Extraits commentés d’écrits patristiques
sur le baptéme

Note préliminaire sur la mise en forme du texte dans le présent document

Les mots en rouge identifient les segments les plus pertinents pour nous renseigner sur la position
théologique des auteurs des écrits concernés — crédobaptisme (baptéme des croyants/professants)
versus pédobaptisme (baptéme des bébés), baptéme par immersion versus baptéme par effusion ou
par aspersion, et s'il l'est comme antidote au péché originel au moyen de la régénération baptismale.
Les mots en bleu identifient les segments les plus susceptibles d’exprimer une croyance en cette fausse

doctrine de la régénération baptismale.

La numérotation des subdivisions internes des sources primaires vient pour l'essentiel des ouvrages de
référence d’'oll les extraits ont été puisés. Cette numérotation y est normalement insérée & méme les
textes et est ici standardisée au moyen d’accolades. Les références aux versets bibliques, ici également
standardisées avec des accolades, viennent pour la plupart des ouvrages de référence des sources ou

elles sont gjoutées par leurs éditeurs respectifs (directement dans le texte ou en note infrapaginale).

Note préliminaire sur la régénération baptismale dans la pensée patristique

La régénération étant l'acte souverain, immédiat et instantané par lequel le Saint-Esprit opére la
nouvelle naissance de 'ame humaine’, la régénération baptismale est la croyance erronée? que ce don
surnaturel d'une nouvelle vie spirituelle au chrétien s'effectue presque invariablement a travers le
baptéme et au moment de celui-ci®. Cette conception du baptéme en ferait le « moyen par lequel Dieu
communique sa grace du salut, dont le résultat est la rémission des péchés. En éveillant ou affermissant
la foi, le baptéme réalise[rait] une purification régénératrice* ». Certes, il n‘est pas toujours facile de

déterminer avec certitude si tel ou tel passage précis d’un écrit théologique souscrit & cette croyance

Robert Charles Sproul, Que signifie ‘naitre de nouveau” ?, Editions La Rochelle, Trois-Rivieres (Mauricie), 2022, p. 19-29 ;
Collectif, Bible détude de la foi réformée, Editions La Rochelle, 2024, note théologique “La nouvelle naissance”, p. 2010.

2 Ladoctrine biblique est que le baptéme contribue & la sanctification, pas la régénération : Le baptéme comme moyen de grace
dans la théologie réformée, https://monarchomaque.org/wp-content/uploads/2025/10/bapteme moyen de grace.pdf.

3 Charles Hodge, Systematic Theology, Vol. |l : Soteriology, Eerdmans Publishing, Grand Rapids (Michigan), 1995, p. 591-611.
4 Paul Enns, /ntroduction 2 la théologie, Editions Clé, Lyon (Rhone), 2009, p. 373.


https://monarchomaque.org/wp-content/uploads/2025/10/bapteme_moyen_de_grace.pdf

ou pas. En effet, une phraséologie qui peut & premiere vue dénoter la régénération baptismale peut
parfois ne pas véritablement attester cette doctrine. Cest le cas, par exemple, si elle ne fait
gquemprunter le langage figuratif du Nouveau Testament en la matiere (Matthieu 3:11, Marc 1:4, Luc 3:3,
Jean 3:5, Actes 2:38 et 22:16, Ephésiens 5:26 LSG/NBS, Tite 3:5, 1 Pierre 3:21, et Marc 16:16 pour ceux qui
croient en lauthenticité de cette variante textuelle). Il n'en demeure pas moins qu'une myriade de
passages non-équivoques prouvent lomniprésence de cette erreur doctrinale des le milieu du l1*™ siecle
de U'Ere chrétienne. Ces attestations incalculables dépassent tres largement celles reproduites dans la
présente compilation sélective. Cette fausse croyance impregne - hélas - l'ensemble de la production

littéraire des Peres de I'Eglise antique sur le theme du baptéme (hormis quelques trés rares exceptions).

Cette doctrine basique & patristique de la régénération baptismale ne doit pas étre confondue avec
l'exacerbation catholique romaine de cette doctrine qui s'est imposée au Moyen Age, connue par la
locution ex opere operato, signifiant « de par l'action opérée » et exprimant l'idée que ce sacrement est
efficace en vertu de sa simple exécution gestuelle (peu importe la présence ou l'absence de foi actuelle
ou future chez les participants)®. Appliquer une telle définition papiste de la régénération baptismale
au contexte patristique serait anachronique et donc inapproprié. Ainsi, l'on doit distinguer entre deux
degrés de gravité de la régénération baptismale :

= Degré de gravité “basique” = La régénération survient au baptéme moyennant l'action

surnaturelle du Saint-Esprit et la foi salvifique du baptisé ;
= Degré de gravité “papiste” = La régénération est *+ causée directement par le rituel du baptéme,

c'est-a-dire que le baptéme contient & confére lui-méme la grace qu'il signifie.

Il existe un consensus patristique en faveur de la régénération baptismale “basique” des le 11°™ siécle :
Toutes les sources affirment que pour que le baptéme soit régénératif a salut, il faut que U'Esprit-Saint
y agisse et que les baptisés aient une foi actuelle ou éventuelle. Ce n’est qu'au tournant du Ve™ siecle
qu'Augustin d’Hippone formule - pour valider sa théologie pédobaptiste - ce qui deviendra (dans le
catholicisme scholastique puis tridentin) la régénération baptismale de gravité “papiste” pour les bébés,
tout en maintenant celle de gravité “basique” pour les professants en age de raison. Chez Augustin, le
degré de régénération baptismale varie en fonction du baptisé, tandis que dans le catholicisme, tous les
candidats baptismaux sont sujets & la méme régénération baptismale (de gravité ex opere operato)®.

5 Robert Charles Sproul, Nous sommes tous des théologiens : Une introduction 4 la théologie systématique, Editions La
Rochelle, Trois-Rivieres (Mauricie), 2022, p. 303-307 ; Jules-Marcel Nicole, Précis de doctrine chrétienne, Editions de
UInstitut biblique, Nogent-sur-Marne (Val-de-Marne), 1983, p. 267 ; Pierre-Charles Marcel, L Alliance de grace : Parole,
sacrements et baptéme, Editions Rerygma, Aix-en-Provence (Bouches-du-Rhone), 2000, p. 45 et 86-87 n. 59.

6 Louis Berkhof, Systematic Theology : Expanded Edition, Banner of Truth, Edimbourg (Lothian), 2021 (1958), p. 622-643.



Tableau-résumeé des positions des écrits et personnages de la période patristique

Auteur, écrit ou personnage

Crédo- ou pédobaptiste ?

Pro-régénération baptismale ?

Didache, c. 50-75

Crédobaptiste

Non

Clément de Rome, c. 95-98

Crédobaptiste

Non

Epitre de Barnabé, c. 130-132

Crédobaptiste

Cas incertain

Berger d’'Hermas, c. 142-154

Crédobaptiste

Oui

Justin de Naplouse, c. 155-160

Crédobaptiste

Oui

Irénée de Lyon, c. 180

Inconnu selon les sources

Oui (Démonstrat. apostolique, § 4)

Clément d’Alexandrie, c. 195-200

Crédobaptiste

Oui

Tertullien de Carthage, c. 203-211

Crédobaptiste (sauf urgence)

Oui

Epitaphes chrétiennes, c. 200-400

Crédobaptistes (sauf urgence)

Oui (on le sait par déduction)

Hippolyte de Rome, c. 217

Pédobaptiste

Oui

Didascalie des apotres, c. 225 Crédobaptiste Oui
Origene d’Alexandrie, c. 233-246 Pédobaptiste Oui
Cyprien de Carthage, c. 253 Pédobaptiste Oui
Canons du Synode d’Elvire, c. 306 | Crédobaptistes Oui
Constantin le Grand, c. 312-337 Crédobaptiste Oui
Constance II, c. 317-361 Crédobaptiste Oui
Athanase d’Alexandrie, c. 334-359 | Crédobaptiste Oui
Cyrille de Jérusalem, c. 348 Crédobaptiste Oui
Pacien de Barcelone, c. 350 Crédobaptiste Oui
Basile de Césarée, c. 363-378 Crédobaptiste Oui

Flavius Valens, c. 364-366

Crédobaptiste (sauf urgence)

Oui (on le sait par déduction)

Valentinien I°", c. 371-375

Crédobaptiste

77?7

Grégoire de Nazianze, c. 378-381 Crédobaptiste (sauf urgence) | Oui
Théodose le Grand, c. 380 Crédobaptiste Oui
Grégoire de Nysse, c. 381-387 Crédobaptiste Oui
Ambroise de Milan, c. 380-301 Crédobaptiste Oui
Sirice de Rome, c. 385 Pédobaptiste (atteste crédo-) | Oui
Jean Chrysostome, c. 388 Pédobaptiste Oui

Théodore de Mopsueste, c. 388-392

Crédobaptiste

Oui (Homél. catéchétiques, § 14:9)

Augustin d’Hippone, c. 389-419

Pédobaptiste

Oui

Jérome de Stridon, c. 415-417

Pédobaptiste

Oui

Cyrille d’Alexandrie, c. 425-428

Pédobaptiste (atteste crédo-)

Oui (Comm. sur I'Ev. de Jean, § 3:5)

N.B. Dans le tableau-résumé ci-dessus, il n'y a pas de colonne indiquant les positions sur le mode

d’administration du sacrement baptismal (par immersion versus par effusion/aspersion), parce que la




*quasi-totalité* des sources - pour autant quelles se prononcent sur ce point - soutiennent presque
unanimement l'immersion. L'effusion ne s’y présente que comme la rare exception confirmant la regle.
C'est ainsi qu'on doit qualifier la dispense d’'eau vive dans la Didache et les « baptémes de cliniques »
des catéchumeénes malades chez Cyprien de Carthage (voir sa Lettre 69 a Magnus, § 11) ou chez
Corneille de Rome (voir sa Lettre a Fabius d Antioche, c. 252) ; il en va de méme pour la combinaison de

limmersion et de l'effusion évoquée par Grégoire de Nysse (voir sa Catéchese de la foi, § 35, c. 384).

Le baptéme par effusion/aspersion comme mode « normal » d’administration du rite baptismal
n'existait tout simplement pas dans U'Antiquité chrétienne. Une explication vraisemblable de la
popularisation progressive de l'effusion/aspersion au Moyen Age occidental est 'ajout d’'une ou de
plusieurs onction(s) d’huile sacralisée aux cérémonies de baptémes des ['Antiquité’. Ces aspersions
théatralisées d’huile pré-baptismales et/ou post-baptismales sur les baptisés ont certainement
prédisposé les esprits aux aspersions d’eau. Si les baptisés doivent étre lavés par de l'eau *et* par de
Uhuile lors d'une méme cérémonie, n'est-il pas plus commode de procéder par la méme méthode pour
ces deux lavements quasi-simultanés ? Des l'Antiquité tardive, on observe un glissement dans
liconographie ecclésiale ou 'effusion tend a se combiner a limmersion partielle®. Mais cette dérive
dans ['Eglise latine d’Occident fut trés graduelle : L'effusion/aspersion ne s’y impose définitivement
comme mode exclusif d’administration qu'au XIVe™ siecle® (soit plus d'un millénaire apres le début du
processus) ! Quant aux Eglises d’Orient (araméennes, grecques, coptes, arméniennes, slaves, etc.),

limmersion s’y est toujours maintenue, nonobstant leur basculement tardif au pédobaptisme.

Lo e le e e

7 Jean Daniélou, Bible et liturgie : La théologie bibligue des sacrements et des fétes d'apres les Peéres de [ Eglise, Editions du
Cerf, Paris (lle-de-Fr.), 1951, p. 57-60 ; Marcel Metzger, L Eglise dans [ Empire romain - Le culte,Vol. 2 : Les célébrations,
Erzabtei Sankt Ottilien Verlag, Eresing (Haute-Baviere), 2021, p. 361 ss, etc. ; /d., Les Constitutions apostoligues, Tome |l :
Livres Vil et Vill, Editions du Cerf, 1987, p. 101-105, § 7:42-44, c. 380 ; Michael Peppard, The World's Oldest Church : Bible, Art
and Ritual at Dura-Europos [in] Syria, Yale University Press, New Haven (Connecticut), 2016, p. 50-60 ; André Benoit et
Charles Munier, Le baptéme dans [ Eglise ancienne (1°-1/i¢ siecles), Peter Lang, Berne (Suisse alémanique), 1994, p. XXXIX-
XXXIII.

8 Voir la documentation sur les baptistéres paléochrétiens ici : Tribonien Bracton, « Le baptéme selon le Nouveau Testament :
Des professants, et par immersion ! », Le Monarchomagque, https://monarchomaque.org/2014/12/02/bapteme-nt/.

Ce glissement progressif est corroboré par Béatrice Caseau (dir.) et Lucia-Maria Orlandi (dir.), Baptéme et baptistéres entre
Antiquité tardive et Moyen Age, Silvana Editoriale, Milan (Lombardie), 2024, 360 p.

9 Laurence de Finance, « Catalogue des fonts baptismaux datés avec présentation typo-chronologique », Centre pour la
communication scientifigue directe - HAL, https://hal.science/hal-03184391v1/document, publié le 29 mars 2021, p. 6-7, etc.



https://monarchomaque.org/2014/12/02/bapteme-nt/
https://hal.science/hal-03184391v1/document

1. La Didache

Communautés chrétiennes helléniques de Syrie de U'Ouest, Didache (Doctrine des douze apotres),

§ 7:1-4, 3*™ quart du I*" siecle (traduction de Refoulé & Louvel basée le Codex Hierosolymitanus 54
conserveé a la Bibliotheque du Patriarcat grec orthodoxe de Jérusalem et copié en 1056 d’'un manuscrit
grec du V™ siecle) :

<« {1} Pour ce qui est du baptéme, donnez-le de la facon suivante : apres avoir enseigné tout ce qui
précede [c-a-d Les Deux voies, § 14 6], < baptisez aunom du Pere et du Fils et du Saint-Esprit > {Mt 28:19}
dans de l'eau vive.

{2} Sil n'y a pas d'eau vive, quon baptise dans une autre eau ; et & défaut d'eau froide, dans de l'eau
chaude.

{3} Situn'as ni de l'une ni de l'autre, verse de l'eau sur la téte trois fois < au nom du Pére et du Fils et du
Saint-Esprit >.

{4} Quavant le baptéme jelnent le baptisant, le baptisé et d'autres personnes qui le pourraient ; du
moins ordonne au baptisé de jelner un jour ou deux auparavant. »

Source : Francois Refoulé et Frangois Louvel, « La Didaché : Doctrine du Seigneur transmise aux
nations par les douze apotres », dans Dominique Bertrand (dir.), Les écrits des Peres apostoliques :

Texte intégral, Editions du Cerf, Paris (ile-de-Fr.), 1990, p. 52-53.

La traduction d’Adalbert-Gautier Hamman (1957) est quasi-identique ; elle dit « eau courante » plutot

qu'« eau vive » (1°° instance) : http://www.migne.fr/textes/peres-eglise/36-ichtus-01-la-didache. La
traduction de Rordorf & Tuillier porte « eau courante » aux deux instances — ce qui signifie évidemment
le baptéme par immersion et non par aspersion : Willy Rordorf et André Tuilier, La Doctrine des douze
apotres (Didache), Editions du Cerf, Paris (lle-de-Fr.), 1978, p. 171-173 ainsi que p. 11-21 et 91-128 pour

la datation et l'origine socio-géographique.

Commentaire(s)

« On peut étre shr en effet que le baptéme a nécessité de bonne heure l'introduction d’une
catéchese préparatoire a ladministration du sacrement [baptismal]. C'est pourquoi la Didache
atteste certainement un usage de la primitive Eglise lorsquelle révele que l'enseignement des
Deux voiesprécédait le baptéme dans la tradition liturgique. En fait, la catéchese prébaptismale

s'est imposée des les origines du christianisme. Elle était d’autant plus indispensable que la


http://www.migne.fr/textes/peres-eglise/36-ichtus-01-la-didache

mission chrétienne s’adressait & des milieux paiens qu'il fallait instruire dans une tradition
religieuse nécessairement étrangere a leurs préoccupations philosophiques et morales. [I]l est
certain que la nécessité d'une catéchese prébaptismale a di se faire sentir tres tot. »

Source : Willy Rordorf et André Tuilier, La Doctrine des douze apotres (Didache), p. 31 et 35.

Lo Qe e e e

2. Clément de Rome

Clément de Rome, Epitre de Clément aux Corinthiens, § 42:3-4, ¢. 95-98 (traduction d’Hippolyte
Hemmer basée sur le Codex Florinensis, 1909) :

« Les apotres, affermis par la Parole de Dieu, allerent, avec l'assurance du Saint-Esprit, annoncer la
bonne nouvelle, l'approche du Royaume de Dieu. Préchant et baptisant ceux qui obéissaient a la volonté
de Dieu a travers les villes et les campagnes, ils éprouverent dans le Saint-Esprit leurs prémices, et les
instituérent comme évéques et comme diacres des futurs croyants. »

Source : Hippolyte Hemmer, Clément de Rome : Epitre aux Corinthiens [et] Homélie du 1€ siecle - Texte
grec [et] traduction francaise, Librairie Alphonse Picard & Fils, Paris (lle-de-Fr.), 1909, p. LVI-LVII et
86-89.

Lo e e e e

3. L’Epitre de Barnabé

Pseudo-Barnabé (auteur anonyme hellénique non-juif au Levant), £pitre de Barnabé, § 11:1 et 11:8-11,
c. 125-150 (peut-étre c. 130-132) (traduction de Suzanne-Dominique Eck, 1990) :

« {1} Recherchons maintenant si le Seigneur a pris soin de manifester & lavance l'eau et la croix. Au
sujet de leau, il est écrit, & ladresse dlsraél, quils ne recevraient pas le baptéme qui procure la
réemission des pechés, mais quiils essaieraient de se fabriquer & eux-mémes leur salut. »

« {8} Remarquez comme il décrit a la fois la croix et l'eau. Voici en effet ce qu'il veut dire : Bienheureux
ceux qui, ayant mis leur espérance dans la croix, sont descendus dans leau, car il indique la
récompense par ces mots : [..] {10} Et qu'est-il dit encore : < Il y avait un fleuve coulant sur la droite, de

ses berges s'élevaient des arbres féconds, celui qui mange de leur fruit vivra éternellement > {Ez. 47:2,



7,12}. {11} Comprenons : nous descendons dans l'eau, remplis de péchés et de souillures, mais nous en
sortons, chargés de fruits, avec dans notre cceur la crainte et, dans lesprit, lespérance en Jésus. »
Source : Suzanne-Dominique EcR, « Lettre de Barnabé », dans Dominique Bertrand (dir.), Les écrits des

Peres apostoliques, p. 292-294.

La traduction faite par Hippolyte Hemmer en 1907 rend la phrase pertinente de § 11:11 de fagon quasi-
identique : « [C]'est a-dire : nous descendons dans l'eau remplis de péchés et de souillures ; mais nous
en sortons chargés de fruits, ayant dans le coeur la crainte et dans l'esprit lespérance en Jésus. »

Source : https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-1050/versions/epitre-de-barnabe/divisions/12.

ldem pour la traduction faite par Pierre Prigent en 1971 : « Cela veut dire que nous descendons dans
leau chargés de péchés et de souillures, mais nous en remontons pour porter des fruits dans notre
ceceur, ayant dans l'esprit la crainte et l'espérance en Jésus. »

Source : Pierre Prigent et Robert Kraft, £pitre de Barnabé, Editions du Cerf, Paris (lle-de-Fr.), 1971, p.
167 ainsi que p. 20-28 et 190-191 pour l'origine socio-géographique et la datation ; sur ce dernier point
voir aussi Uwe Swarat, « Peres apostoliques », Grand Dictionnaire de la Bible, Editions Excelsis, Charols

(Drome), 2010, p. 110.

Commentaire(s)

« Les locutions < descendre dans 'eau > et < remonter > [hors de ['eau] étaient utilisées comme
des termes techniques pour limmersion. [..] Notez aussi que nous lisons que les candidats
baptismaux < descendaient dans l'eau >. Il appert de cette affirmation concernant les candidats
baptismaux qui descendent dans l'eau qu'ils le font de leur propre accord. [S'il s'agissait de
plonger des bébés par la force dans une bassine - comme le faisaient des papistes occidentaux
jusquau XIVeme siecle et comme le font les pseudo-orthodoxes orientaux jusqu'a aujourd’hui - le
vocabulaire employé serait différent. Soulignons de surcroit que ce texte patristique précise que
les baptisés ont < la crainte et lespérance en Jésus >, autrement dit la foi = crédobaptisme.] »
Source : Hendrick Stander et Johannes Louw, Baptism in the Early Church, Evangelical Press,

Webster (New York), 2004, p. 37.

Lo Qe le e e


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-1050/versions/epitre-de-barnabe/divisions/12

4. Le Berger d’Hermas

Hermas, Le Berger, § 31:1-7 (ou § 4:3:1-7), Rome, pendant le presbytérat de Pie I", c. 142-154,
(traduction de Robert Joly, 1968) :

« {1} < Seigneur, dis-je, Jajouterai encore une question. — Parle, dit-il. — J'ai entendu certains docteurs
dire quiln'y a pas d'autre pénitence [lire : repentance] que celle du jour ou nous descendimes dans l'eau
et ol nous rectimes le pardon de nos péchés antérieurs. > {2} Il me dit : < Ce que tu as entendu est exact.
Il en est ainsi. Celui qui a recu le pardon de ses péchés [via sa régénération baptismale] ne devrait, en
effet, plus pécher, mais demeurer en sainteté. {3} Mais puisquil te faut toutes les précisions, je
tindiquerai ceci aussi, sans donner prétexte de pécher a ceux qui croiront ou a ceux qui se mettent
maintenant & croire au Seigneur, car les uns comme les autres n'ont pas a faire pénitence [lire: se
repentir] de leurs péchés : ils ont labsolution de leurs péchés antérieurs'”. {4} C'est donc uniquement
pour ceux qui ont été appelés avant ces tout derniers jours que le Seigneur a institué une pénitence. Car
le Seigneur connait les cceurs, et sachant tout d'avance, il a connu la faiblesse des hommes et les
multiples intrigues du diable, qui fera du tort aux serviteurs de Dieu et exercera contre eux sa malice.
{5} Dans sa grande miséricorde, le Seigneur s'est ému pour sa créature et a institué cette pénitence et
il m'a accordé de la diriger [?!]. {6} Mais je te le dis, reprit-il : si, aprés cet appel important et solennel,
quelgu'un, séduit par le diable, commet un péché, il dispose d'une seule pénitence ; mais s'il peche coup
sur coup, méme s'il se repent, la pénitence est inutile & un tel homme : il aura bien de la peine & jouir de
la vie. > {7} Je lui dis : < Seigneur, je reviens a la vie apres ces renseignements détaillés. Car je sais que si
jen‘ajoute plus & mes péchés, je serai sauvé. — Tu seras sauve, dit-il, et tous ceux qui feront ainsi. > »
Source : Robert Joly, « Le Pasteur d'Hermas », dans Dominique Bertrand (dir.), Les écrits des Péres
apostoliques, p. 373-374 ; pour la datation, voir le Fragment de Muratori traduit dans Daniel Marguerat,

Introduction au Nouveau Testament, Editions Labor & Fides, Geneve (Romandie), 2008, p. 503-505.

Dans un autre chapitre du Berger, Hermas utilise la construction d'une tour comme métaphore
illustrant lédification de U'Eglise ou des pierres représentent les chrétiens. Le protagoniste principal
(nominalement Hermas) questionne le berger/pasteur ('Ange de la Pénitence) a ce propos (8 93:1-7) :
« {1} Expliquez-moi encore, Seigneur, dis-je. — Que cherches-tu encore ? dit-il. — Pourquoi, Seigneur,
dis-je, les pierres ont-elles di monter du fond de l'eau pour étre placées dans la construction de la tour,

tout en portant ces esprits ? {2} — Il leur fallait sortir de l'eau, dit-il, pour recevoir la vie : elles ne

19 Auguste Lelong (1912) suit de prés le texte grec et traduit d'une maniére plus intelligible : « [ils] ne seront point admis a faire

pénitence de leurs péchés, ils n'auront que le pardon des péchés antérieurs [& leur baptéme] » (p. 163).



pouvaient entrer dans le royaume de Dieu {In 3:5} autrement qu'en rejetant la mort qu'était leur vie
antérieure. {3} Ces morts recurent donc eux aussi le sceau [= sacrement du baptéme] du Fils de Dieu et
entrerent dans le royaume de Dieu {In 3:5}. Avant de porter le nom du Fils de Dieu, dit-il, lhomme est
mort ; et lorsquil recoit le sceau, il rejette la mort et recoit la vie. {4} Et le sceau, c'est leau : ils
descendent done dans l'eau en étant morts et ils en sortent vivants. A eux aussi done fut annoncé ce
sceau et ils en userent pour entrer dans le royaume de Dieu {In 3:5}. {5} — Pourquoi, Seigneur, dis-je,
les quarante pierres sont-elles montées aussi avec elles de l'abime, tout en ayant déja regu le sceau ?
— Parce que, dit-il, ces Apodtres et ces docteurs qui ont préché le nom du Fils de Dieu, apres étre morts
dans la vertu et la foi du Fils de Dieu, l'ont préché aussi a ceux qui étaient morts avant eux et leur ont
donné le sceau qu'ils annoncaient. {6} Avec eux donc, ils sont descendus dans ['eau et ensuite en sont
sortis. Mais s'est vivants qu'ils sont descendus pour ensuite remonter vivants, alors que ceux qui étaient
morts avant eux sont descendus morts et sont remontés vivants. {7} C'est grace a eux que ces derniers
ont recu la vie et connu le nom du Fils de Dieu. C'est pourquoi ils sont remontés avec eux et ont été
ajustés a la construction de la tour, y prenant place sans étre taillés ; car ils étaient morts dans la justice
et dans une grande pureté : il ne leur manquait que ce sceau. Tu as maintenant l'explication de ces faits.
— Oui, Seigneur, dis-je. »

Source : Robert Joly, « Le Pasteur d'Hermas », p. 458-459.

La traduction d’Auguste Lelong (1912) énonce semblablement « pénitence que [..] nous avons faite le
jour ou nous sommes descendus dans l'eau et ou nous avons recu le pardon de nos péechés antérieurs
» (8 31:1, p. 162) ; « Ills descendirent donc avec eux dans l'eau et ils en remonterent » (8 93:6, p. 362) ;
La traduction d’Antoine-Eugene Genoude (1837) énonce aussi « descendre/descendu dans l'eau » :

https://theotex.org/perl/theotex Rpgsvg.pl?bk=lelong hermas#top ; https://fr.wikisource.org/wiki/

Les Péres de |'Eglise/Tome 1/Auteurs inconnus/Saint Hermas.

Commentaire(s)

« Le principal but [de cette ceuvre] est de donner des lignes directrices pratiques et éthiques a
ceux ayant été baptisés afin qu'ils puissent vivre en pureté. Cela suggere déja que les candidats
baptismaux sont des gens pouvant accepter une responsabilité. [..] Il est évident qu'Hermas
restreint le baptéme aux croyants. [L]a prédication de la Bonne Nouvelle résulte dans le baptéme
(= sceau) de ceux qui l'acceptent. Donc cela signifie que les candidats baptismaux sont des
personnes capables de répondre & ['Evangile. »

Source : Stander et Louw, Baptism in the Early Church, p. 39-41.


https://theotex.org/perl/theotex_kpgsvg.pl?bk=lelong_hermas#top

Lo Qe e e e

5. Justin de Naplouse

Justin de Naplouse, Premiere apologie, § 61:1-3, 9-10, 12-13 puis § 65:1, Rome, c. 153 (traduction de
Louis Pautigny, 1904) :

« Nous vous exposerons maintenant comment, renouvelés par le Christ, nous nous consacrons a Dieu.
Si nous omettions ce point dans notre exposition, nous paraitrions étre en faute. {2} Ceux qui croient &
la vérité de nos enseignements et de notre doctrine promettent d’abord de vivre selon cette doctrine.
Alors nous leur apprenons a prier et a demander a Dieu, dans le jeline, la rémission de leurs péches,
et nous-mémes, nous prions et nous jenons avec eux. {3} Ensuite, ils sont conduits par nous au lieu ou
est l'eau, et &, de la méme maniere que nous avons été régenéreés nous-memes, ils sont regeneres a
leur tour. Aunom de Dieu le pére et le maitre de toutes choses, et de Jésus-Christ, notre Sauveur, et du
Saint-Esprit, ils sont alors lavés dans leau. [..] {9} Voici la doctrine que les apdtres nous ont transmise
sur ce sujet. {10} [..] Pour que nous obtenions la rémission de nos fautes passées, on invoque dans l'eau
sur celui qui veut étre régénéreé et qui se repent de ses péchés le nom de Dieu le pére et le maitre de
lunivers. Cette dénomination seule est précisément celle que prononce le ministre qui conduit au bain
celui qui doit etre lavé. [..] {12} Cette ablution s’appelle illumination, parce que ceux qui recoivent cette
doctrine ont 'esprit illuminé. {13} Et aussi au nom de Jésus-Christ, qui fut crucifié sous Ponce-Pilate, et
au nom de 'Esprit-Saint, qui prédit par les prophétes toute l'histoire de Jésus, est lavé celui qui est
illuminé. [.. .. ..] {1} Quant & nous, apres avoir lavé celui qui croit et s’est adjoint & nous, nous le
conduisons dans le lieu ou sont assemblés ceux que nous appelons nos freres. Nous faisons avec
ferveur des prieres communes pour nous, pour lilluminé, pour tous les autres, en quelque lieu qu'ils
soient, afin d’'obtenir, avec la connaissance de la vérité, la grace de pratiquer la vertu et de garder les
commandements, et de mériter ainsi le salut éternel. »

Source : Louis Pautigny, Justin : Apologies - Texte grec [et] traduction frangaise, Alphonse Picard & Fils
Editeurs, Paris (Ile-de-Fr.), 1904, p. 128-132 et 139.

Justin de Naplouse, Premiére apologie, § 61:2-3, 10, 12-13, Rome, c. 153 (traduction de Charles Munier,
2006, basée sur le manuscrit Parisinus Graecus 450 copié en 1364 et conservé a la BnF) :

« {2} Tous ceux qui se laissent convaincre et croient a la vérité de nos enseignements et de notre
doctrine, et qui assurent étre capables d'y conformer leur vie, sont instruits a prier et & demander &

Dieu dans le jetine la rémission de leurs péchés antérieurs, et nous-mémes nous prions et nous jeinons



avec eux. {3} Ensuite ils sont conduits par nous dans un endroit ou se trouve de l'eau et, selon le mode
de régénération dont nous avons nous-meémes été regeneres, ils sont regenéres a leur tour : car c'est
au nom du Dieu, Pere et souverain de l'univers, de notre Sauveur Jésus Christ, et de 'Esprit Saint, qu'ils
prennent alors un bain dans cette eau. [..] {10} On invoque, dans l'eau, en faveur de celui qui a choisi
d'étre réegenere et qui a fait pénitence de ses péchés, le nom de Dieu, le Pére et souverain de l'univers, et
c'est ce nom qui est invoqué par ceux qui conduisent au bain celui qui doit le prendre. [..] {12} Ce bain
est appelé illumination, parce que ceux qui recoivent cet enseignement ont l'esprit inondé de lumiere.
{13} Et celui qui est illuminé est lavé au nom de Jésus-Christ qui a été crucifié sous Ponce Pilate, et au
nom de ['Esprit Saint qui, par la bouche des propheétes, a prédit tout ce qui concerne Jésus. »

Source : Charles Munier, Justin : Apologie pour les chrétiens, Editions du Cerf, Paris (ile-de-Fr.), 2006,

p. 288-293.

Justin de Naplouse, Dialogue avec Tryphon le Juif, § 13:1 et 14:1, ¢. 160 (traduction d’Antoine-Eugéne
Genoude, 1843) :

« Mais ce n'est pas a de semblables ablutions que vous renvoie Isaie, pour vous purifier du meurtre ou
d'autres crimes semblables ; toute ['eau de la mer ne serait pas capable de les effacer. Mais il annoncait
déja le seul bain salutaire, le seul véritable, celui de la pénitence [lire : repentance], ce baptéme qui
purifie non par le sang des boucs et des brebis, ou par le sacrifice d'une génisse, ou par une offrande de
farine, mais par la foi au sang de celui qui est mort pour expier le péché. »

« Sinous croyons, c'est par ce baptéme de la pénitence [lire : repentance] que Dieu lui-méme a établi,
comme le dit Isaie, pour effacer les péchés des hommes et nous amener a sa connaissance ; et ce
baptéme des longtemps prédit par Isaie, et seul capable de purifier le pécheur qui se repent, nous
publions quiil est la seule source de la vie. Les citernes que vous vous étes creusées ne peuvent contenir
leurs eaux et vous deviennent inutiles. Quel avantage peut résulter pour vous d'un baptéme quine purifie
que le corps ? »

Source : https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-1076/versions/dialogue-de-saint-justin-avec-le-juif-

tryphon/divisions/14.

Commentaire(s)

« Iln'y a pas de défense du baptéme des bébés avant le Il1°™ siecle. En fait, chaque instruction
[ou description] concernant le baptéme soutient la conclusion que le baptéme des seuls croyants
était la pratique normative au 11°™ siecle. [..] Justin dit que ceux qui sont illuminés dans leur

compréhension sont ceux qui sont lavés par le baptéme. Si Justin était un défenseur du


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-1076/versions/dialogue-de-saint-justin-avec-le-juif-tryphon/divisions/14
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-1076/versions/dialogue-de-saint-justin-avec-le-juif-tryphon/divisions/14

pédobaptisme, il aurait au moins permis que quelqu’un soit lavé puis, ensuite - & un moment
ultérieur - illuminé. Cest ¢a largument des auteurs postérieurs qui défendent le baptéme des
bébés. Ils prétendent que le lavement précede ['éveil & la foi, et peut-etre méme qu'il laide & venir.
Pour Justin, cependant, les candidats au baptéme sont ceux qui ont déja pris conscience de leur
besoin de salut. [..] Au lI*™ siecle, donc, il n'y a pas de référence directe au baptéme pour les
enfants nourrissons des convertis ou des croyants. »

Source : Steven McKinion, « Believers’ Baptism in the Patristic Writings », Southeastern Theolo-

gical Review (Southeastern Baptist Theological Seminary), Vol. 14, N° 2, 2023, p. 79, 82 et 83.

Lo Qe e e e

6. Irénée de Lyon

Des activistes pédobaptistes (tels que le papiste Olivier Chavarin, le luthérien Joachim Jeremias et le
presbytérien Maxime Georgel) invoquent le passage identifié ci-dessous par un soulignement ondulé
pour faire accroire a leur lectorat qu’lrénée pronait le baptéme des bébés. Le replacement de ce passage

dans son contexte textuel permet de constater qu’lrénée ne fait absolument rien de tel.

Voici donc ce texte /n extenso. Irénée de Lyon, Contre les hérésies, § 2:22:4, ¢. 180 (traduction d’Adelin
Rousseau, 1982) :

« Au surplus, s'il [= Jésus-Christ] n‘avait que trente ans lorsqu'il vint au baptéme, il avait lage parfait
d'un maitre lorsque, par la suite, il vint & Jérusalem, de telle sorte qu'il pouvait a bon droit s'entendre
appeler maitre par tous : car il n'était pas autre chose que ce qu’il paraissait, comme le disent les
docetes, mais, ce qu'il était, il le paraissait aussi. Etant donc maitre, il avait aussi [age d'un maitre. Il n'a
nirejeté ni dépassé lhumaine condition et n'a pas aboli en sa personne la loi du genre humain, mais il a

sanctifié tous les ages par la ressemblance que nous avons avec lui. C'est, en effet, tous les hommes gu'il

est venu sauver par lui-méme — tous les hommes, dis-je, qui par lui renaissent en Dieu : nouveau-nes,

enfants, adolescents, jeunes hommes, hommes d'age. C'est pourquoi il est passé par tous les ges de la

vie : en se faisant nouveau-né parmi les nouveau-nés, il a sanctifié les nouveau-nés ; en se faisant enfant

parmi les enfants, il a sanctifié ceux qui ont cet age et est devenu en méme temps pour eux un modele
de piété, de justice et de soumission ; en se faisant jeune homme parmi les jeunes hommes, il est devenu
un modele pour les jeunes hommes et les a sanctifiés pour le Seigneur. C'est de cette méme maniére

quil s'est fait aussi homme d'age parmi les hommes d'age, afin d'étre en tout point le Maitre parfait, non



seulement quant a l'exposé de la vérité, mais aussi quant a l'age, sanctifiant en méme temps les hommes
d'age et devenant un modele pour eux aussi. Finalement il est descendu jusque dans la mort, pour étre
le Premier-né d'entre les morts, celui qui a la primauté en tout {Col. 1:18}, l'Initiateur de la vie {Act. 3:15},
antérieur a tous les hommes et les précédant tous. »

Source : Adelin Rousseau, /rénée de Lyon : Contre les hérésies - Dénonciation et réfutation de la gnose

au nom menteur, Editions du Cerf, Paris (lle-de-Fr.), 2011, p. 217.

Commentaire(s)

« Dans Contre les hérésies (Livre 2), Irénée réfute les enseignements des valentiniens et des
marcionites, des sectes [gnostiques pseudo-]|chrétiennes en vogue & U'époque. [..] Selon ces
hérétiques, les Eons [une sorte de déités inférieures] causérent Jésus & devenir le Christ & son
baptéme. Ensuite, un groupe de douze Eons le causérent & précher pendant uniquement une
année apres son baptéme. Cet argument de ces hérétiques [en faveur de leur ésotérisme] est
réfuté par Irénée dans Contre les hérésies |..] en référant & des traditions, [supposément]
transmises par les apotres, que Jésus précha jusqua l'age de 50 ans [§ 2:22:5]. [..] Cette
exageération grossiere est la maniére dont Irénée contre-carre l'allégation d'une année par les
hérétiques. Ce faisant, son intention était d’illustrer que Jésus a vécu a travers tous les ages
[naturels] de 'homme, puisque le point qu'il voulait défendre était que pendant son ministere
terrestre, Jesus était le Christ de sa naissance jusqu'a sa mort. Ainsi, dire qu'a travers lui [des
élus de] tous les ages recoivent son ceuvre rédemptrice, c'est insister que Jésus fat le Christ du
début jusqu’a la fin [de sa vie terrestre]. Ce passage ne parle pas de l'age auquel les gens étaient
baptisés. »

Source : Stander et Louw, Baptism in the Early Church, p. 53-55.

Lo e e e e

7. Clément d’Alexandrie

Clément d’Alexandrie, Le Pédagogue, § 1:6:26:1-2 puis § 1:6:29:5 4 1:6:30:2, ¢. 195-200 (traduction de
Marguerite Harl et al., 1960) :

« {26:1} [B]aptisés, nous sommes illuminés ; illuminés, nous sommes adoptés comme fils ; adoptés, nous
sommes rendus parfaits ; devenus parfaits, nous recevons limmortalité. [..] {26:2} Cette opération

recoit des noms multiples : grace, illumination, perfection, bain. Bain, par lequel nous sommes purifiés



de nos péechés ; grace, par laquelle les chatiments mérités pour nos péchés sont levés ; illumination, en
laquelle nous contemplons la belle et sainte lumiere du salut, c’est-a-dire en laquelle nous pénétrons du
regard le divin ; perfection, car il ne manque rien. >»

« {29:5} [N]os fautes sont effacées par lunique remede propre a guérir : le baptéme du Logos.

{30:1} Nous sommes entierement lavés de nos fautes et, d’'un seul coup, nous ne sommes plus mauvais.
C'est la lunique grace de lillumination (le baptéme) : nous ne sommes plus les mémes quavant le bain
baptismal. Or, comme la connaissance survient en méme temps que lillumination et éclaire
lintelligence, c’est tout de suite que, sans avoir rien appris [Uauteur réfute ici le gnosticisme qui postule
le salut au moyen de la connaissance (gnose) ésotérique], nous nous entendons appeler disciples :
'imstruction nous est survenue antérieurement, on ne saurait dire a quel moment. {30:2} La catéchese
amene progressivement & la foi {Rom. 10:17} ; la foi, au moment du saint baptéme, recoit l'instruction
de l'Esprit-Saint. Comme la foi est lunique et universel moyen de salut de 'lhumanité, et que le Dieu juste
et bon se communique également et de la méme fagon a tous {2 Pierre 1:20}, 'ApoOtre a tres clairement
exposeé cela. »

Source : Marguerite Harl ef al., Clément d'Alexandrie : Le Pédagogue - Livre 1, Editions du Cerf, Paris

(lle-de-Fr.), 1960, p. 159 et 167.

La terminologie mal systématisée de Clément d’Alexandrie n’est pas optimale. Dans sa pensée, « le seul

fait de croire et d’étre régénéré est la dans la Vie » (8§ 1:6:27:2, p. 161), « la foi, en effet, est la

baptéme) » (8 1:6:29:3, p. 165), « la connaissance est lillumination,
faculté de bien voir » (§1:6:29:4, p. 165). Sa ferme croyance en la fausse doctrine de la régénération
baptismale (8 1:6:25:3 ss, p. 159, etc.) n'était pas susceptible de l'éclairer en matiere de sotériologie. Au
moins, Clément d’Alexandrie comprenait que les étapes successives de la rédemption (I'ordo salutis)
n'operent pas toujours selon un ordre chronologique, mais parfois plutdt selon un ordre logique :
I'Eternel « connait donc ceux qu'il a appelés, et ceux qu'il a appelés, il les a sauvés : il les a, dans le méme
moment, appelés et sauvés. [..] Ce qu'ilnous enseigne, c’est le salut éternel donné par le Sauveur éternel

» (81:6:27:2-3, p. 161, cf. Romains 8:29-30).

Bref, selon Clément d’Alexandrie, la « foi », la « perfection », la « régénération », '« illumination », la
« connaissance » et '« instruction » sont toutes causales et/ou concomitantes et/ou consécutives au
baptéme, partiellement sinon totalement. N'en demeure pas moins que, pour cet auteur patristique, une

partie de '« instruction » survient nécessairement *avant* le baptéme en prends la forme d'un



enseignement catéchétique préparatoire. La théologie baptismale de Clément d’Alexandrie s'inscrit
donc indéniablement dans un cadre crédobaptiste et non pédobaptiste ; cela se constate malgré le style

lourd et ampoulé dans lequel il s'exprime : Les nourrissons ne sont pas des catéchumenes raisonnables.

Ce crédobaptisme sous-jacent dans la théologie de Clément d’Alexandrie se voit plus clairement dans la
traduction du méme extrait (Le Pédagogue, § 1:6:29:5 & 1:6:30:2) faite par Antoine-Eugene Genoude en
1839:

« Le baptéme, comme un remede souverain, guérit nos pecheés ; oui, tous sans exception, et il en fait
disparaitre jusqu'a lamoindre trace. ILarrive, par la grace de la lumiere qui se répand en nous, que nous
ne sommes plus les mémes qu'avant d'avoir recu le baptéme. Si la science nous apparait en méme temps
que la lumiere, si la lumiere vient tout-a-coup illuminer notre esprit, si, de grossiers et ignorants que
nous étions tout a 'heure, nous méritons en un instant d'étre appelés disciples, est-ce la un effet de
linstruction que nous avons recue ? Il serait difficile den marquer le temps. Linstruction que nous
recevons par le sens de l'ouie nous conduit & la foi. La foi nous est enseignée par le Saint-Esprit, en
meéeme temps que nous recevons le baptéme. Que la foi, en effet, soit luniversel salut du genre humain,
et que la justice et la bonté de Dieu se communiquent également & tous les hommes, lapdtre saint Paul
nous l'assure. »

Source : https://remacle.org/bloodwolf/eglise/clementalexandrie/pedagoguel.htm.

Lo e le e e

8. Tertullien de Carthage

Tertullien de Carthage, Du baptéme, § 18, c. 206 ap. J.-C. (traduction d’Antoine-Eugene Genoude,
1852) :

« Du reste, ceux qui sont chargés de ladministration du baptéme n'ignorent pas qu'il ne faut pas le
conférer légérement. [..] Au reste, toute demande peut tromper ou étre trompée. Il est donc plus utile
de différer le baptéme d'apres létat, la disposition et l'age de chacun, mais surtout par rapport aux
enfants [ parvuli # infantes] : pourquoi, en effet, exposer au péril ceux qui répondent pour eux ? La mort
ne peut-elle pas les empécher d'acquitter leurs promesses ? S'ils vivent, le mauvais naturel des enfants
ne peut-il pas tromper leurs espérances [des parents et/ou des parrains] ? Il est bien vrai que notre
Seigneur a dit : < Laissez-les venir a moi ! > Quils viennent donc, mais quand ils seront plus agés ; quiils

viennent, mais quand ils auront étudié, et qu'il leur aura été enseigné pourquoi ils viennent ; qu'ils soient


https://remacle.org/bloodwolf/eglise/clementalexandrie/pedagogue1.htm

marqués du sceau des chrétiens, mais quand ils auront pu connaitre Jésus-Christ. Pourquoi l'age de
innmocence court-il & la réemission des péchés ? On en use avec plus de précaution pour les choses du
siecle : confierons-nous les trésors du ciel & qui nous ne confierions pas ceux de la terre ? Que les
enfants apprennent donc a demander le salut, afin quiil ne semble accordé qu'a ceux qui le demandent.
[..] Si lon comprenait bien quel est le fardeau du baptéme, on craindrait plus de le recevoir que de le
différer : la foi parfaite n'a rien & redouter pour le salut. »

Source : https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-8/versions/du-bapteme/divisions/19.

Tertullien de Carthage, Du baptéme, § 18, c. 206 ap. J.-C. (traduction de Mathieu Gaubere reproduite
par Gervais Charpentier, 1844 ; la phrase encadrée de croissants de lunes est réintroduite sur la base
du Codex Trecensis 523 conserveé a la Médiatheque de Troyes) :

« Dureste, ceux qui sont obligés par office d'administrer le baptéme n'ignorent pas qu’il ne faut point le
conférer sans de grandes précautions. [..] CToute candidature au baptéme peut décevoir et étre décue.d

Au reste, eu égard a l'état, a la disposition et & l'age, il est plus expédient de différer le baptéme que de

le donner d’abord surtout aux petits enfants [ parvuli # infantes] ; car pourquoi, siiln’y.a pas de nécessité
conséquent ils ne peuvent acquitter leurs promesses ; s’ils vivent, le mauvais naturel des enfants peut
tromper leurs espérances. Il est vrai que notre Seigneur a dit au sujet des enfants : “Ne les empéchez
pas de venir a moi.” Qu’ils viennent donc lorsqu’ils seront plus avanceés en age ; qu'ils viennent lorsqu'ils
seront en état d’étre instruits, afin qu’ils connaissent leurs engagements. Qu’ils commencent par savoir
Jésus-Christ, avant que de devenir chrétiens. Pourquoi tant presser de recourir & la rémission des
péchés un age encore innocent ? Les hommes du siecle en usent avec plus de précaution ; ils n‘'osent
confier ladministration des biens terrestres a des enfants auxquels cependant on se hate de distribuer
les biens du ciel. Que les enfants apprennent donc & demander le salut, afin qu’il paraisse qu'on
n‘accorde qua ceux qui demandent. [..] Si lon comprend bien les obligations importantes que l'on
contracte par le baptéme, on craindra plus de le recevoir que de le différer. La foi parfaite n'a rien &
craindre pour le salut. »

Sources : https://www.tertullian.org/french/debaptismo.htm ; https://booRs.google.ca/books?id

=XwlhAAAACAAIPPg=142 ; Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme d'apres les Péres de [ Eglise,
Editions Migne, Paris (ile-de-Fr.), 1995, p. 29-30 et 51-53.

La clause « sliln’y.a pas de nécessité pressante » ci-dessus, qui dénote une concession au pédobaptisme

balbutiant lorsqu'il est question de baptéme d’'urgence, est traduite par André Benoit et Charles Munier


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-8/versions/du-bapteme/divisions/19
https://www.tertullian.org/french/debaptismo.htm
https://books.google.ca/books?id%20=XwlhAAAAcAAJ&pg=142
https://books.google.ca/books?id%20=XwlhAAAAcAAJ&pg=142

« sauf nécessité extréme » dans Le baptéme dans ['Eglise ancienne (1-1//° siécles), Peter Lang, Berne

(Suisse alémanique), 1994, p. 135.

Commentaire(s)

« Tertullien nous fournit le premier traité sur le baptéme qui refléte l'enseignement en Afrique
au cours du [début du] llI® siécle. »

Source : Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme dapres les Peres de [Eglise, p. 13.

« Comme bien des responsables ecclésiastiques de son temps, UAfricain se montre préoccupé
de n‘admettre au baptéme que des candidats sérieux et résolus, faisant preuve dune
préparation suffisante et donnant toutes les preuves d’une persévérance courageuse. »

Source : Benoit et Munier, Le baptéme dans [ Eglise ancienne, p. LXII-LXIII.

« C’est chez lui [c-a-d Tertullien] que nous trouvons la premiere allusion au baptéme des enfants
[c-a-d des bébés]. [..] Ce texte est la premiere allusion explicite a la pratique du baptéme
d’enfants dans toute la littérature chrétienne [..] La pratique du baptéme des enfants [c-a-d des
bébés| ne saurait étre prouvée avec certitude avant 'époque de Tertullien. »

Source : Alfred Ruen, Le baptéme hier et aujourd hui, Editions Emmaliis, St-Légier (Romandie),
1995, p. 197-198.

« La préoccupation principale de Tertullien est que le baptéme des bébés nie la pratique de
I'Eglise, déja clairement visible dans les documents du |1°™ siecle, d’un temps de préparation au
baptéme comprenant la repentance des péchés, le jeline et la priere. Aucun de ces précurseurs
nécessaires au baptéme n’est possible pour les bébés. Chacun d’entre eux est cependant possible
pour des jeunes enfants [ayant franchi 'age de raison]. »

Source : Steven McKinion, « Believers’ Baptism in the Patristic Writings », p. 86.

« Dans le traité Du baptéme de Tertullien, [..] nous jetons un coup-d'ceil sur les premiers
commencements du baptéme des bébes & Carthage et dans [la province d']Afrique. Vers 200 ap.
J.-C. il y avait un mouvement dans cette zone qui désirait le baptéme des bébés, un mouvement
qui n'était manifestement pas tres vieux [comme le démontrent les sources antérieures], car la
polémique de Tertullien est dirigée contre quelque chose de nouveau ; mais il était si puissant
que Tertullien a di entrer en discussion ouverte lui. »

Source : Rurt Aland, Did the Early Church Baptize Infants ?,p. 69.

Une 3*™ traduction francaise complete (Francois Refoulé et Maurice Drouzy, Tertullien : Traité du

baptéme, Editions du Cerf, 1952, 108 p.), contient cette précision sur les manuscrits de cette ceuvre



primordiale : « Il n'y a qu'un seul manuscrit du De baptismo conservé aujourd’hui, le Codex Trecensis,

manuscrit du XllII¢ siecle, découvert en 1916 par dom Wilmart dans [['ancienne] bibliothéque de l'abbaye
de Clairvaux [aujourd’hui & Troyes]. Deux autres manuscrits sont néanmoins connus par des éditions
du XVI¢siecle. L'editio princeps de 1545, publiée & Paris, reproduit un manuscrit probablement
apparenté au Codex Agobardinus (Lat. 1622), du IX® siecle, conservé a la BnF, qui ne contient pas le De
baptismo. Une édition publiée a Bale en 1550 s’appuie, selon son éditeur Gelenius, sur un Codex
Masburensis (de Malmesbury) et contient des gloses marginales proches du Codex Trecensis. L'édition
critique donnée par le présent volume prend comme base le texte du Codex Trecensis. »

Source : https://sourceschretiennes.org/collection/SC-35.

Tertullien de Carthage, De [ame, § 39 et 41, c. 203 (traduction d’Antoine-Eugeéne Genoude, 1852) :

« {39} Dailleurs il se souvient de l'oracle du Seigneur : < Quiconque ne renaitra point de l'eau et de
lesprit, ne pourra entrer dans le royaume de Dieu. > {Jean 3:5} »

<« {41} Ainsi, il y a des méchants et des hommes vertueux, quoique nous ayons tous une ame de
semblable nature : ainsi se rencontre quelque bien dans les plus pervers, quelque mal dans les plus
vertueux, parce que Dieu seul est sans péché, < et que le Christ est le seul homme sans péché >, attendu
que le Christ est Dieu. [..] Voila pourquoi il n'y a point d'ame sans souillures, parce quiiln'y a point d'ame
qui n'ait la semence du bien. Conséquemment, lorsqu'elle parvient a la foi, régénérée par l'eau et par
une vertu supérieure dans cette seconde naissance, apres qu'est arraché le voile de son ancienne
corruption, elle contemple sa lumiere dans tout son éclat. Elle est recue aussi par ['Esprit Saint, de méme
que dans sa premiere naissance par l'esprit profane. »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-17/versions/de-lame/divisions/40.

Tertullien de Carthage, Contre les spectacles, § 4, c. 205 (traduction d’Antoine-Eugene Genoude,

1852) :

« Mais pour que l'on ne simagine pas que je cherche des subtilités, jinvoquerai lautorité plus décisive
de notre sceau baptismal. Lorsque, descendus dans l'eau régeénératrice, nous avons fait profession de
la foi chrétienne, en lui empruntant les paroles de sa loi, nous avons déclaré par notre propre bouche
que nous renoncions au démon, a ses pompes et a ses anges. Or, ou le démon, ses pompes et ses anges
dominent-ils avec plus d'empire que dans lidolatrie ? »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-6/versions/contre-les-spectacles/divisions/5.



https://sourceschretiennes.org/collection/SC-35
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-17/versions/de-lame/divisions/40
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-6/versions/contre-les-spectacles/divisions/5

Tertullien de Carthage, De la couronne du soldat, § 3:2, c. 211 (traduction d’Antoine-Eugéne Genoude,
1852) :

« Pour commencer par le baptéme, avant de descendre dans leau, sur le lieu, et un peu avant l'église,
nous jurons, sous la main du pontife [c-&-d du presbyte = du pasteur], que nous renoncons a Satan, &
ses pompes et a ses anges ; ensuite nous sommes plongeés trois fois, répondant quelque chose de plus
que le Seigneur n'a précisé dans son Evangile [sic]. Au sortir de &, nous godtons pour la premiere fois
la concorde du lait et dumiel ; & dater de ce jour, nous nous abstenons du bain quotidien toute la semaine
[ce qui est impensable pour un bébé !]. »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-21/versions/de-la-couronne-du-soldat/divisions/4.

Lo Qe e e e

9. Epitaphes chrétiennes des I11¢me et IVéme sjécles

Dans les textes des épitaphes qui suivent, les mots en mauve fournissent les données chronologiques
qui prouvent que les baptémes de bébés ou d’enfants concernés étaient des baptémes d'urgence
s'inscrivant dans un arriére-plan initialement crédobaptiste et non des pédobaptémes au sens strict

(baptémes a la naissance).

Epitaphe d’Aproniano, Catacombe de Priscille, Rome, ll1*™ siécle :

« Consacré au divin défunt™. Florentius fit (faire) ce monument pour son bien méritant fils Aproniano,
qui vécu un an, neuf mois et cing jours. Comme il était tendrement aimé par sa grand-mere et quelle
voyait qu'il allait mourir, elle demanda & I'Eglise (de fait en sorte) qu'il pat quitter ce monde (en qualité

de) croyant [c-a-d qu'il soit baptisé]. »

" La locution latine est « Dis Manibus Sacrum >, qui se traduit plus adéquatement par « Consacré a 'esprit du trépassé > :
Robert Phillips, « Mane », Oxford Classical Dictionary, https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.3912, publié le 7
mars 2016 ; Garrett Ryan, « Roman Tombstones and Epitaphs », 7o/d In Stone, https://youtu.be/Huy-g6ZHW1s, publié le 30

octobre 2024 ; Roger Pearse, « How to parse “Dis Manibus” syntactically ? — Answer », Latin Language Stack Exchange,
https://latin.stackexchange.com/a/15968, publié le 9 mai 2021. Le propagandiste pédobaptiste Joachim Jeremias prétends

que l'emploi de cette formule de dédicace coutumiére dans l'épitaphe d’Aproniano signifie que son pere Florentius n'était pas
chrétien parce que le mot latin manibusréférait a l'origine aux dieux manes du monde souterrain. Mais le sens de ce mot
évolua des le | siecle av. J.-C. de fagcon a pouvoir simplement désigner 'ame d’un individu décédé. De surcroit, cette
expression solennelle « Dis Manibus Sacrum » est attestée dans plusieurs autres épitaphes chrétiennes antiques, a savoir
celle de Covoideonus (inscription # 1366, venant des environs d’Aquilée en Vénétie) et celle d’Euphrosune (inscription # 1535,
venant de Rome) : Everett Ferguson, « Inscriptions and the Origin of Infant Baptism », p. 40 et 42.


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-21/versions/de-la-couronne-du-soldat/divisions/4
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.3912
https://youtu.be/Huy-gGZHW1s
https://latin.stackexchange.com/a/15968

Epitaphe de Postumius, Catacombe de Gordien & Epimaque, Rome, début du IV*™ siecle :

« IX@YC N[éophyte?] Postumius Eutenion, un croyant, qui obtint la sainte grace [c-a-d fut baptisé] le
jour avant son anniversaire & une heure tres tardive, et mourut. Il vécut six ans et fut enseveli le onzieme
de juillet, le jour de Jupiter (jour) auquel il était né. Son ame est avec les saints, en paix. Felicissimus,

Eutheria, et Festa sa grand-mere, pour leur digne fils Postumius. »

Epitaphe d'Iréne, Catacombe de Priscille, Rome, I112™ siecle :
« Irene qui vécut avec ses parents 10 mois et 6 jours recut (la grace) [c-a-d fut baptisée] le 7 avril et

rendit (son ame) le 15 avril. »

Epitaphe de Julia Florentina, Catane (Sicile), c. 314 :

« Ses parents ont fait (faire) ce (monument) pour Julia Florentina, leur tres chere et innocente enfant
qui était devenue croyante [fidelis = baptisée]. Elle était née paienne le jour avant les nones de mars,
avant l'aurore, alors que Zoilus était censeur de la province. Elle vécut dix-huit mois et vingt-deux jours
et devint une croyante [/idelis = baptisée] la huitieme heure de la nuit, presque poussant son dernier
soupir. Elle survecut plus de quatre heures de sorte qu'elle rentra dans le cours habituel des choses, et

mourut & Hybla la premiere heure du 25 septembre .. »

Epitaphe de Marcianus, Catacombe de Calixte, Rome, c. 268 :

« Pastor, Titiana, la chére Marciana et la petite Chreste ont fait (faire) ce (monument) pour Marcianus,
leur fils bien méritant, en notre Seigneur £ [= Christ]. Il vécut 12 ans, 2 mois et .. jours. Il regut la grace
le 20 septembre alors que les consuls étaient Marinianus, et Paternus pour la seconde fois. Il rendit
(lame) le 21 septembre. Puisses-tu vivre parmi les saints, éternellement. [Marciana et Chreste seraient

les soeurs cadettes de Marcianus.] »

Sources des cing épitaphes ci-dessus : surtout Benoit et Munier, Le baptéme dans [’Eglise ancienne
(1I°"-1ll¢ siecles), p. 257-259 ; avec quelques retouches basées sur Jean-Charles Didier, Le baptéme des

enfants dans la tradition de [Eglise, Editions Desclée de Brouwer, Tournai (Hainaut), 1959, p. 45-53.

Epitaphe de Tyche (une fillette), Catacombe de Priscille, Rome, 1™ siecle :
« [La] douce Tyche vécut un an, 10 mois et 15 jours. Regut la grace [c-a-d fut baptisée] le 8™ jour avant

les calendes .. et rendit ('ame) le méme jour. »



Epitaphe de Fortunia, Capoue (Italie du Sud), c. 371:
« lci repose Fortunia, qui vécut plus ou moins quatre ans. Les parents érigerent ceci pour leur fille

chérie. Elle obtint [la grace] [c-a-d fut baptisée] le 25 juillet .. et mourut le 27 juillet. »

Epitaphe d’Antonia, inscription # 1529, Rome, l11°™ ou [Ve™ siecle :
« Pour la bien méritante Antonia Cyriaceti qui vécut 19 ans, deux mois et 26 jours. [Elle] recut [la grace]
de Dieu [c-a-d fut baptisée] et mourut vierge le 4°™ jour. Jules Bénédicte, son pére, érigea ceci pour sa

chere et incomparable fille. 20 novembre. »

Source des trois épitaphes ci-dessus : Everett Ferguson, « Inscriptions and the Origin of Infant Baptism
», Journal of Theological Studies (Oxford University Press), Vol. 30, N° 1, avril 1979, p. 41-42, traduit

de l'anglais au francais par le compilateur du présent document.

Epitaphe de Bacio, Rome, [11*™ ou IV*™ siécle

« Ucilianus a Bacio Valerio, qui vécut neuf ans, huit mois et vingt-deux jours ; un catéchumene. »
Source des textes latin et anglais : Ingraham Rip, 7he Catacombs of Rome as Illustrating the Church of
the First Three Centuries, Justus Starr Redfield, New York (N.Y.), 1854, p. 160. Notons que cet enfant
issu d'une famille chrétienne mourut sans avoir été baptise car il est qualifié de catéchumene plutot

que de néophyte.

Epitaphe de Zosime, inscription # 1487, Rome, Catacombe de Sainte-Agnes, 111" ou IVe™ siecle :

« Croyant né de croyants, Zosime repose ici, ayant vécu deux ans, un mois et vingt-cing jours. »
Source du texte grec : Louis Perret, Catacombes de Rome : Architecture, peintures murales, etc., Vol.

6 : Description des planches, Gide et Baudry Editeurs, Paris (ile-de-Fr.), 1855, p. 154.

Source du texte anglais : Irah Chase, /nfant Baptism an Invention of Men, American Baptist Publication

Society, Philadelphie (Pennsylvanie), 1863, p. 103-104. #Voir développement plus loin ci-dessous !*

Commentaire(s)

« Les inscriptions paléochrétiennes, dont le plus grand nombre provient des environs de Rome,
fournissent quelques exemples de baptémes d'enfants et de bébés au IlI*™ siecle. [..] Presque
toutes les inscriptions paléochrétiennes sont des épitaphes. Un nombre considérable d'entre

elles visent des tombes d'enfants. La vaste majorité ne donne aucune indication & savoir si



lenfant fut baptisé ounon. [..] En fait, le mot < baptéme > est rarement utilisé. L'idée est exprimée
par < recu la grace >, < fait croyant > ou < néophyte >. ..

Des enfants d'ages divers, de quelques mois & douze ans, sont décrits comme ayant recu le
baptéme peu de temps avant leur mort. Il s'agit de cas de < baptémes d'urgence > ou les parents
ne voulaient pas qu’ils meurent non-baptisés. Presque tous les cas de baptémes de bébés ou
d'enfants notés dans les inscriptions entrent dans cette catégorie. Les parents voulaient que l'on
sache que leur enfant était mort baptisé. [D]ans les cas recensés, l'enfant n'a recu le baptéme
qu'en raison de l'approche imminente de la mort, et ces enfants - au minimum - n'ont pas été
baptisés immediatement ou brievement apres leur naissance. Limplication semble étre que le
baptéme n'était pas administré de facon routiniere durant la petite enfance, et que seule la
perspective de la mort fit en sorte qu'il fut administré lorsquiil le fut.

La circonstance du baptéme d'urgence peut fournir un indice sur l'origine véritable du baptéme
des bébés. La demande [du baptéme des bébés] était renforcée par linfluence de Jean 3:5 : < Si
quelgqu'un ne nait d'eau et d'Esprit, il ne peut pas entrer dans le royaume des cieux > [..]. Une fois
que cette déclaration fut détachée du cadre théologique global [c-a-d scripturaire] du baptéme,
elle serait un texte-preuve fort en faveur de la nécessité pour chaque individu de recevoir le
baptéme. [..] Une fois la pratique commencée, il était naturel d'étendre la précaution avant qu'il
y ait maladie. Ainsi, le baptéme des bébés s'est répandu. »

Source : Everett Ferguson, £arly Christians Speak : Faith and Life in the First Three Centuries,
chapitre 5 : The Beginning of Infant Baptism, Abilene Christian University Press, Abilene (Texas),

1999, p. 60-61.

« Ilest digne d’intérét que toutes les inscriptions qui mentionnent le temps du baptéme le placent
pres du temps du déces. La preuve explicite des inscriptions n'est pas un argument pour le
baptéme des bébés comme étant la pratique normale. Plutdt, la preuve pointe vers la conclusion
opposée. Les inscriptions ne racontent pas toute U'histoire, mais en ce qui les concerne, elles
fournissent un argument qu'aux I11°™ et [V*™ siecles, le baptéme des bébés était anormal. Tous
les exemples cités ci-dessus sont des exemples de < baptémes d’urgence >. La mort était proche,
et la personne recut le baptéme < sur son lit de mort >, pour ainsi dire. [N]Jous devons écouter ce
que dit la preuve historique. Les nouveau-nés n'étaient pas routinierement baptisés durant la
période de nos inscriptions anciennes. [..]

Puisque les inscriptions sont des épitaphes, le baptéme doit avoir été considéré une préparation

importante pour lapres-vie. Tel que lindiquent les inscriptions, approche de la mort était



l'occasion du baptéme. Plusieurs enfants devaient étre morts non-baptisés, alors la pulsion de
baptiser tot apres la naissance doit avoir été forte. Je suggere que Jean 3:5 (cité par Origene) a
servi de base biblique pour linquiétude chrétienne & propos des enfants dans lapres-vie. Ce
passage était le texte baptismal préféré au 11°™ siecle. [..] Jean 3:5 est demeuré le texte-preuve
pour le baptéme des bébés dans la tradition catholique [romaine]. Jean 3:5 pouvait étre compris
comme excluant du Ciel toute personne non-baptisée. La compréhension universelle du
baptéme pour la rémission des péchés [combinée] a la doctrine du péché originel [devint] la
motivation théologique du baptéme des bébés.

[Dans ce contexte,] la requéte des parents (ou d’'un grand-parent, comme ci-dessus) pour le
baptéme d’'un enfant gravement malade aurait été difficile a refuser. Méme un adversaire du
baptéme des bébés tel que Tertullien appert permettre le baptéme d’urgence comme une

pratique légitime [cf. la clause < S'il 'y a pas de nécessité pressante >, Du baptéme, § 18:4].

Tertullien intervient au stade ol certains [parents] faisaient pression pour étendre cette mesure
d'urgence a d'autres circonstances. Il n'est pas rare que des procédures d’urgence deviennent
des pratiques régulieres. Je postule que c’est ce qui arrivaici. »

Source : Everett Ferguson, « Inscriptions and the Origin of Infant Baptism », p. 44-45.

« Lapratique de tels < baptémes de nécessité > était déja reconnue par Tertullien, notre premieére
attestation (littéraire ou de toute autre sorte) du baptéme des bébés. Quand on se rappelle le
taux de mortalité élevé des bébés dans le monde antique, c'est facile de comprendre comment
une pratique d’'urgence est éventuellement devenue une pratique normale. L'acquiescement
primitif au baptéme d’'urgence des bébés pourrait rendre compte de l'absence de controverse
[majeure] dans U'Eglise primitive concernant 'age acceptable pour étre baptisé. [..] Le fait est
que “nous ne pouvons pas donner le nom de qui que ce soit avant le IV*™ siécle qui fut baptisé
étant bébeé sans étre dans une situation d’'urgence” [!!I]. Par exemple, le bébé garcon de Perpétue
ne recut pas le baptéme avec elle en prison (Martyre de Perpétue, § 3) [a Carthage en l'an 203].
La liturgie et la théologie [patristiques] du baptéme - de méme que la pratique des familles
chrétiennes dirigeantes - montrent qu'au IV*™ siecle [ ..], le baptéme des bébés n'était pas encore
lanorme. Cette situation commenca & changer pendant la fin du V™ siecle. »

Source : Everett Ferguson, Baptism in the Early Church : History, Theology and Liturgy in the
First Five Centuries, Eerdmans Publishing, Grand Rapids (Michigan), 2009, p. 379, citant David
Wright, /nfant Baptism in Historical Perspective : Collected Studies, Paternoster Press,

Bletchley (Buckinghamshire), 2007, p. 389 ss.



« Avant le lll°™ siecle, on ne trouve dans les écrits patristiques aucune voix qui rejette le baptéme
des seuls croyants. Méme si les inscriptions [c-a-d épitaphes] sont interprétées comme reflétant
une pratique tres ancienne du baptéme durgence, ce qui est tres certainement le cas, cet
accommodement ne constitue pas un rejet explicite d'une pratique normative du baptéme des
croyants. »

Source : Steven McKinion, « Believers’ Baptism in the Patristic Writings », p. 95.

Il existe, dans les épitaphes chrétiennes documentées, plusieurs cas d’enfants baptisés décédés mais
dont les inscriptions ne permettent pas de connaitre la date relative de baptéme et incidemment la
durée du délai entre le baptéme et le déces (et donc de savoir s'il s’agit de véritable pédobaptisme ou de
baptéme d'urgence exceptionnels s’inscrivant dans un contexte normalement crédobaptiste). Voici les
noms de certains des jeunes défunts concernés par cette situation : Aristo, Paulinus, Proiectus, Eugenia,
Covoideonus, Flavius Aurelius, Domitien, Pisentus, Casiacinus, Achillia, Macaria, Aurelius Melitius,
Lupantia, Severo, Romanus (1 371), Flavia Jovina ( 367) et Candide.

Sources : Stander et Louw, Baptism in the Early Church, p. 93-94 ; Everett Ferguson, « Inscriptions and
the Origin of Infant Baptism », p. 40-44 ; Jean-Charles Didier, Le baptéme des enfants.., p. 45-53 ; Irah

Chase, /nfant Baptism an Invention of Men, p. 106-107.

Parfois, les épitaphes ne permettent pas de savoir si les enfants défunts furent baptisés tout court. Dans
cette catégorie, il y a l'épitaphe de Zosime, traduite précédemment. Aujourd’hui, des activistes
pédobaptistes se saisissent de l'expression « croyant né de croyants » pour scander qu’il s'agit-la de la
preuve que Zosime fut baptisé des sa naissance suivant un paradigme pédobaptiste. Rien n’est moins
shr. Le langage employé dans cette épitaphe differe de U'expression normalement utilisée pour décrire
l'événement baptismal dans les épitaphes chrétiennes (« devenu croyant » ou « fait croyant »). Pire,
dans le contexte de ces épitaphes, certaines expressions peuvent tantot désigner des baptisés et tantot
désigner des non-baptisés ; c’est le cas de « serviteur de Christ » ou « serviteur de Dieu » (Jean-Charles
Didier, Le baptéme des enfants.., p. 51). Ainsi, l'épitaphe de Zosime ne nous renseigne aucunement sur
la question & savoir s'il était baptisé ou non. Peut-étre qu'il fut baptisé & sa naissance, peut-étre qu'il fut

baptisé d’'urgence peu de temps avant son trépas, et peut-étre qu’il ne fut pas du tout baptisé.



Il se trouve, enfin, de tres rares cas *potentiels* d’épitaphes de pédobaptémes post-conversion

parentale :

= Celle de Flavie (inscription # 1523, a Salone en Dalmatie, fin-1V*™¢ s.) qui fut baptisée & Paques a

lage de 3 ans et 5 mois puis mourQt & l'age de 3 ans et 10 mois. Peut-étre qu'elle est née lorsque
ses parents étaient paiens puis quelle fut baptisée en méme temps que ses parents fraichement
convertis trois ans et demi apres sa naissance. Mais vu qu'a peine cing mois séparent son
baptéme de son trépas, il est tout a fait possible qu'elle ait été en mauvaise santé depuis une
demi-année et que ses parents aient profité de l'occasion de Paques (ou beaucoup de convertis
étaient baptisés) pour faire baptiser leur fillette maladive. Il est tres plausible que cette épitaphe
doive étre catégorisée comme étant un énieme cas de baptéme d'urgence. (Henri Denis, Charles
Paliard et Paul-Gilles Trebossen, Le baptéme des petits enfants : Histoire, doctrine, pastorale,
Editions du Centurion, Paris, 1980, p. 19 — ces trois auteurs pédobaptistes reconnaissent ici que
« ces épitaphes ne témoignent pas du baptéme dans les jours qui suivent la naissance comme

d’'une pratique générale chez les chrétiens » !)

Celle de Maurus (inscription # 1527, a Rome, non-datée) qui fut baptisé & « 2 ou 3 » ans puis
mourut a« 'age [de] 5 ans et 3 mois ». Ici encore, ['état fragmentaire des données ne permettent
pas de savoir s’il s'agit d'un pédobaptéme post-conversion parentale ou d’'un baptéme d’urgence
préventif effectué lorsque U'enfant avait = 2 2 ans auquel il survécu = 2 2 ans supplémentaires.
Ce second scénario n'est certainement pas invraisemblable, le cas d’Augustin d'Hippone ayant
failli y correspondre (« la meére de ma chair, appelait & la hate mon initiation aux sacrements
salutaires, ou jallais étre lavé, en vous confessant [sic !], Seigneur Jésus, pour la rémission des
péchés, quand soudain je me sentis soulagé. Ainsi fut différée ma purification », cf. Confessions,

8 1:11:18, https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-251/versions/aug-conf-moreau/divisions/13).

Méme le papiste pédobaptiste Jean-Charles Didier reconnait qu'« [i]l est possible que Maurus ait

été baptisé d'urgence a l'age de deux ans (par un diacre?) » (Le baptéme des enfants.., p. 48).

Il n'est donc pas /impossible que certaines épitaphes chrétiennes de U'Antiquité fassent allusion & un

bébé, un garconnet ou une fillette ayant été le sujet involontaire d’'un pédobaptéme post-conversion

parentale, mais il n’en existe aucune de répertoriée qui permette de laffirmer avec certitude.

Globalement, les épitaphes chrétiennes des IlI°™ et IV*™ siecles attestent que le crédobaptéme

demeurait une pratique normative parmi les chrétiens, et cela méme dans les cités ou des prosélytes

du pédobaptéme faisaient la promotion de leur doctrine novatrice.


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-251/versions/aug-conf-moreau/divisions/13

Lo Qe e e e

10. Hippolyte de Rome

Hippolyte de Rome, La tradition apostolique, § 21, c. 217 (traduction de Bernard Botte, 1946, basée sur
un manuscrit en copte sahidique copié en 1006 et des manuscrits en éthiopien guéze copiés des XVem°
aux XX siecles) :

« Aumoment ou le coq chante, on priera tout d'abord sur l'eau. Que ce soit de l'eau qui coule dans la
fontaine ou qui coule d'en haut. Il en sera ainsi & moins qu’il n'y ait une nécessité. Mais s’il y a une
nécessité permanente et urgente, on se servira de leau quon trouve. Ils se déshabilleront, et on
baptisera en premier lieu les enfants. Tous ceux qui peuvent parler pour eux-mémes parleront. Quant
aceux quine le peuvent pas, leurs parents parleront pour eux, ou quelqu'un de leur famille. On baptisera
ensuite les hommes et enfin les femmes apres qu'elles auront dénoué leurs cheveux et apres avoir
déposé les bijoux d'or quelles ont sur elles. Que personne ne prenne avec soi d'objet étranger (pour
descendre) dans l'eau. [..] Et ainsi, chacun apres s'étre essuyé se rhabillera et ensuite ils entreront dans
léglise. L'évéque en leur imposant la main dira linvocation : “Seigneur Dieu, qui les a rendus dignes
d'obtenir la rémission des péchés par le bain de la régénération, rends-les dignes d'étre remplis de
[Esprit-Saint et envoie sur eux ta grace, afin quiils te servent suivant ta volonté ; car & toi est la gloire,
Pere et Fils avec [ Esprit-Saint, dans la sainte Eglise, maintenant et dans les siecles des siecles. Amen.” »
Source : Bernard Botte, Hippolyte de Rome : La tradition apostoligue dapres les anciennes versions,
Editions du Cerf, Paris (Ile-de-Fr.), 1984, p. 81, 83, 87 et 89 (ainsi qu'Antoine Salles, 7rois antiques
rituels du baptéme, Editions du Cerf, 1958, p. 36-37 et 51-52, pour lapport de la version éthiopienne).

Commentaire(s)

« Si l'on ne peut pas en déduire que tous les chrétiens [dans UEglise locale d’Hippolyte & Rome]
faisaient baptiser leurs bébeés, le document prouve clairement que certains bébés (trop jeunes
pour répondre eux-mémes) étaient baptisés. »

Source : Anthony Lane, « Did the Apostolic Church Baptise Babies ? », Tyndale Bulletin, Vol. 55,
N°1,2004, p. 113.

« Que penser de la disposition [liturgique] d’Hippolyte pour les enfants qui ne peuvent pas parler

pour eux-mémes ? C'est possible que ce texte soit une interpolation plus tardive. Méme s'il est



original au llI*™ siecle, il ne fait que confirmer que le baptéme des bébés était autorisé dans le
contexte [ou se trouvait] Hippolyte, et rien de plus. »

Source : Steven McKinion, « Believers’ Baptism in the Patristic Writings », p. 87.

« Avec égard a leur intention, les ordres ecclésiaux [c-a-d les codifications cultuelles/
liturgiques] regardent vers le futur et non vers le passé. [C]e qui est tres important pour le
compositeur d'un ordre ecclésial, c’est toujours la nouveauté, sinon il n‘aurait pas eu besoin de
Uécrire. Semblablement, c'est précisément lorsque le baptéme des bébés, en tant que coutume
générale, était relativement nouveau qu'il a requis un ancrage dans le rituel baptismal, et cela il
l'a obtenu avec l'ordre ecclésial d' Hippolyte. »

« L'Eglise antique, tant en Orient qu’en Occident, attribuait & la < tradition apostolique > beaucoup
de choses qui n'émergerent en réalité qu'a une periode plus tardive, comme cela est bien connu
de tout investigateur de l'histoire de U'Eglise. »

« En particulier, cet enfant de parents chrétiens & Rome [cf. I'épitaphe de Marcianus datant de
268, supral ne fut pas baptisé avant d’avoir plus de douze ans! Cette inscription démolit la these
que le baptéme des bébés était [systématiquement] administré aux enfants chrétiens, et en
méme temps elle détruit lidée que le baptéme des bébés était obligatoire au I11°™ siecle ; elle
démontre de surcroit que malgré 'évidence fournie par l'ordre ecclésial d’Hippolyte et par
Cyprien, la coutume de baptiser de tres petits enfants n’était pas suivie sans exception en Italie
a cette époque (de maniere correspondante, la méme chose a pu s'appliquer en Afrique et dans
les autres provinces). [C]es inscriptions [funéraires]| ne nous permettent pas d’assumer que
lusage attesté par l'ordre ecclésial d'Hippolyte et par Cyprien était obligatoire pour toute l'ltalie
et toute UAfrique ; en effet elles ne nous permettent méme pas de présumer que la situation
présupposée par l'ordre ecclésial d’'Hippolyte était valide pour toute [la ville de] Rome, puisque
Uinscription de Marcianus vient de Rome. [Ce croisement des sources démontre] que le baptéme
des bébés était connu [..] mais que son observance n’était que partiellement suivie, et qu'a coté
de cette pratique, le baptéme & un age plus tardif était assez usuel et demeurait répandu. »
Source : Rurt Aland, Did the Early Church Baptize Infants ?, Wipf & Stock Publishers, Eugene
(Oregon), 2004, p. 51, 110 et 78-79.

« La coutume actuelle des < parrains > et des < marraines > témoigne contre le baptéme des
enfants [non-professants]. Pourquoi les parrains et les marraines doivent-ils répondre aux
questions du baptiseur a la place de l'enfant ? Parce que les formulaires utilisés (le questionnaire
baptismal d'Hippolyte par exemple) adressaient [originellement] ces questions a des adultes

responsables et que la liturgie baptismale prévoyait une réponse de la part du baptisé. Lorsqu’on



a commenceé a baptiser les enfants sitdt apres leur naissance, on continua a utiliser le méme
formulaire mais on dut substituer au baptisé un parrain qui réponde & sa place. »

Source : Alfred Kuen, Le baptéme hier et aujourdhui, p. 198.

00000
11. Didascalie des apo6tres

Presbyte anonyme hellénophone d’origine juive en Syrie du Nord, Didascalie des apotres, § 5,10, 20 et
26, 1°¢ moitié du ll1°™ siecle (traduction de Francois Nau, 1902) :

« {5} Nous ne croyons pas qu'il convienne, mes fréres, quun homme, apres étre descendu dans l'eau
(avoir été baptisé) fasse encore les ceuvres abominables et impures des paiens impies, car il est clair et
évident pour tout le monde que quiconque fait le mal apres son baptéme est déja condamné a la géhenne
du feu. »

« {10} Comme donc tu baptises le paien pour le recevoir ensuite, de méme tu imposeras la main a celui-
ci, tandis que chacun priera pour lui, puis tu le feras entrer et l'associeras a ['Eglise ; il aura cette
imposition des mains en place du baptéme, car soit par limposition des mains, soit par le baptéme, on
recoit communication du Saint Esprit. »

« {20} Les péechés sont encore remis par le baptéme, & ceux qui arrivent de la gentilité et entrent dans
la sainte Eglise de Dieu. [..] Si quelqu'un croit et est baptisé, ses péchés antérieurs lui sont remis, mais,
apres son baptéme, quand bien méme il ne commettrait plus de péché mortel et n'y participerait plus,
ne ferait-il que regarder [avec convoitise] ou écouter ou parler, il serait encore exposé au péché. Sidonc
un homme quitte le monde par le martyre (enduré) pour le nom du Seigneur, bienheureux est-il ; car
les péchés des freres qui quittent le monde par le martyre sont couverts. »

<« {26} Quiils [= les chrétiens judaisants] nous disent encore si, dans ces jours et a ces heures, ils
continuent de prier et de recevoir l'eucharistie, ou de lire les livres (saints), qu’ils nous disent s'ils sont
privés du Saint Esprit ; parce que, par le baptéme, ils ont recu le Saint Esprit qui est toujours avec ceux
qui opéerent la justice et qui ne les quitte pas pour des flux naturels (pollutions) ou a cause des rapports
conjugaux ; il demeure toujours avec ceux qui possedent la justice et il les protege. [..]

Si tu n'as pas en toi le Saint Esprit, comment pratiqueras-tu la justice ? Car le Saint Esprit demeure
toujours chez celui qui le possede ; s'il sort de quelqu'un, Uesprit impur s'attache & celui-ci, car lorsque
Uesprit impur sort d'un homme, il va et parcourt les pays sans eau, cest-a-dire les hommes qui ne

descendent pas dans l'eau (qui ne se font pas baptiser) et, comme il ne trouve pas de repos, il dit : je



retournerai & la premiere maison d'ou je suis sorti ; s'il vient donc et la trouve libre, nettoyée [par les
ablutions rituelles du judaisme] et ornée, il sort et rameéne avec lui sept autres esprits plus méchants
que lui, ils viennent et demeurent chez cet homme et la suite est pire que le commencement. [..] Celui
donc qui est délivré, éloigné et détourné de l'esprit impur par le baptéme est rempli de ['Esprit Saint.
P ] Mais si quelqu'un, apres le baptéme, corrompt et souille une femme étrangere, ou bien a rapport
avec une prostituée et qu'en la quittant, il se lave dans toutes les mers et dans tous les abimes [= océans],
et prenne des ablutions dans tous les fleuves, il ne peut pas étre purifié. »

Source : Francois Nau, La Didascalie : Cest-a-dire ['enseignement catholique des douze apotres et des
saints disciples de notre Sauveur, Lethielleux Libraire-Editeur, Paris (lle-de-Fr.), 1902, p. 25-26, 63,

110-111, 152-155 et 158.

Lo Qe e e e

12. Origéne d’Alexandrie

Origéne d’Alexandrie, Homélies sur [ Evangile selon Luc, § 14:5, ¢. 233-234, traduit du grec au latin par
Jérome de Stridon, c. 390 (traduction francaise d’'Henri Crouzel ef al., 1962) :

« Je profite de l'occasion qui se présente pour traiter a nouveau une question sur laquelle fréquemment
nos fréres s'interrogent. Les enfants sont baptisés < pour la rémission des péchés > {Lc 3:3, Ac 2:38}. De
quels péchés sagit-il ? Quand ont-ils bien pu pécher ? Comment peut-on retenir pareil motif pour le
baptéme des enfants si on n‘admet pas l'interprétation que nous venons de donner : < Personne n'est
exempt de souillure, méme si sa vie sur la terre n'a duré qu'un seul jour > {Job 14:4} ? C'est parce que les
souillures de la naissance sont enlevées par le mystere du baptéme qu'on baptise aussi les enfants, car,
< si quelquun n'est pas né a nouveau de l'eau et de l'esprit, il ne peut pas entrer dans le Royaume des
cieux > {Jn 3:5}. »

Source : Henri Crouzel, Francois Fournier et Pierre Périchon, Origéne : Homélies sur Saint Luc - Texte
latin et fragments grecs, Editions du Cerf, Paris (lle-de-Fr.),1962, p. 223.

A noter que Benoit et Munier traduisent au singulier : « De quel péché s'agit-il ? » (p. 160).

Commentaire(s)
« Dans chacune des trois citations [cf. les deux autres ci-dessous], Origéne argumente que
méme les enfants doivent étre nettoyés du péché [de naissance] et sont conséquemment

baptisés. Les académiciens qui citent [des portions de] ces passages pour prouver que le



baptéme des bébés était la pratique baptismale réguliére au temps d’Origene s’abstiennent de
dire & leurs lecteurs quelle était la motivation d’Origéne dans ses références au baptéme de
jeunes enfants. Le baptéme pour la rémission des péchés [c-a-d I'hétérodoxie patristique de la
régénération baptismale] dans les écrits d'Origene ne peut pas étre mis en adéquation avec le
baptéme comme un signe de lalliance [comme dans le pédobaptisme “réformé”], puisque
largument d’Origene n'est pas principalement un plaidoyer pour le baptéme des bébés en tant
que rite [allianciel], mais un plaidoyer pour la rémission des péchés. »

Source : Stander et Louw, Baptism in the EFarly Church, p. 83.

Origene d’'Alexandrie, Homélies sur le Livre du Lévitigue, § 8:3:5, c. 238-244, retravaillé par Rufin
d’Aquilée, c. 403-404 (traduction de Benoit et Munier, 1994) :

« Veut-on savoir ce que d’autres saints encore ont pensé de cette naissance [de Jérémie ou Job], qu'on
écoute David : < Dans l'iniquité jai été concgu, dans le péché ma mére m’a enfanté. > {Ps 50:7} Il montre
ainsi que toute ame qui nait dans la chair contracte une souillure < d'iniquité et de péché > ; et c’est
pourquoi fut dite la parole déja rappelée plus haut : < Personne n’est pur de souillure, sa vie fit-elle d'un
jour. > {Job 14:4-5} On peut aussi ajouter qu'il faut chercher pour quelle raison, alors que le baptéme de
['Eglise est donné pour la rémission des péchés, il est donné selon la pratique de ['Eglise méme aux petits
enfants ; puisque, assurément, s’'il n'y avait rien chez les petits enfants qui dit relever de la rémission
et de l'indulgence, la grace du baptéme paraitrait superflue. »

Source : Benoit et Munier, Le baptéme dans [ Eglise ancienne, p. 148-150.

Origene d’Alexandrie, Homélies sur le Livre du Lévitigue, § 8:3:5 et 8:3:7, c. 238-244, retravaillé par
Rufin d’Aquilée, c. 403-404 (traduction de Gary Wayne Barkley, 1990) :

« But if it pleases you to hear what other saints also might think about this birthday [of Jeremiah or
Job], hear David speaking, “In iniquity | was conceived and in sins my mother brought me forth” {Ps
50:7}, showing that every soul which is born in flesh is polluted by the filth “of iniquity and sin”; and for
this reason we can say what we already have recalled above, “No one is pure from uncleanness even if
his life is only one day long” {Job 14:4-5}. To these things can be added the reason why it is required,
since the baptism of the Church is given for the forgiveness of sins, that, according to the observance
of the Church, that baptism also be given to infants ; since, certainly, if there were nothing in infants
that ought to pertain to forgiveness and indulgence, then the grace of baptism would appear

superfluous. »



« Thisis the letter of the Law ; but you, seek that circumcision which the Apostle proclaims, that he
commands us both to receive and to have. He says, “For we are the circumcision, we who serve God in
spirit” {Phil 3:3}. But consider what is also said in the Psalms : “Sinners are alienated from the womb”
{Ps 57:4}. Consider if it does not say that about these who receive that circumcision with which the
Apostle forbids us to be circumcised. And that time is when “sinners are alienated from the womb” since
they are circumcised not in the spirit but in the flesh. For “those who are circumcised in the Law have
been cut off from grace” {Gal 5:2-4}. »

Source : Gary Wayne Barkley, Origen : Homilies on Leviticus - [Homilies] 7 to 76, Catholic University of

America Press, Washington (D.C.), 1990, p. 157-158.

Commentaire(s)
« The Homilies on Leviticus were [..] translated by Rufinus, who admitted to having changed the
text by condensing the homilies and, at the same time, expanding some of the explanations. »

Source : https://www.cuapress.org/9780813214320/homilies-on-leviticus-1-16/.

« Au llI*™ siecle, nous voyons clairement les débuts de la normalisation du pédobaptisme dans
certaines parties de ['Eglise. [..] En d'autres termes, nous pouvons conclure qu'au I11°™ siecle, un
débat fait rage entre ceux qui désirent le baptéme des bébés et ceux qui s'y opposent. [..] Les
ardents défenseurs du baptéme des bébés s'appuient principalement sur leur argument selon
lequel le sacrement est nécessaire pour purifier les bébés de la tache du péché originel. Les
preuves du llI*™ siecle indiquent que le baptéme des bébés trouve son origine dans la pratique
du baptéme des bébés mortellement malades, en raison de la croyance croissante que le
baptéme était nécessaire au salut de l'enfant. »

Source : Steven McKinion, « Believers’ Baptism in the Patristic Writings », p. 89.

Origéne d’Alexandrie, Commentaire sur [’ Epitre aux Romains, § 5:9:11 (ici numéroté § 5:19), c. 246,
retravaillé par Rufin d’Aquilée, c. 406-407 (traduction de Benoit et Munier, 1994) :

« .. Cest pour cela que 'Eglise a recu des apotres [sic] lusage traditionnel de donner le baptéme méme
aux [petits] enfants [paruulis]. Ceux a qui ont été confiés les secrets des mysteres divins, savaient, en
effet, qu’en tous les hommes se trouvent des souillures natives de péché, qui doivent étre lavées par
l'eau et 'Esprit ; c’est & cause de (ces souillures) que le corps lui-méme est appelé corps de péché, non
pas - comme le pensent certaines de ceux qui alleguent la transmigration des ames en des corps

différents - pour les péchés que 'ame aurait commis alors quelle se trouvait en un autre corps, mais


https://www.cuapress.org/9780813214320/homilies-on-leviticus-1-16/

pour le fait méme qu’elle s’est trouvée placée en un corps de péché, en un corps de mort et de bassesse
et, comme l'a dit le Psalmiste, parce que : < Tu as abaissé notre ame dans la poussiere .. > {Ps 44:25}. »

Source : Benoit et Munier, Le baptéme dans [ Eglise ancienne, p. 169-170.

Origéne d’Alexandrie, Commentaire sur [’ Epitre aux Romains, § 5:9:11, ¢. 246, retravaillé par Rufin
d’Aquilée, c. 406-407 (traduction de Thomas Scheck, 2001) :

« Therefore our body is the body of sin, for it is not written that Adam knew his wife Eve and became
the father of Cain until after the sin {Gn 4:1}. After all, even in the law it is commanded that sacrifices be
offered for the child who was born : a pair of turtledoves or two young doves ; one of which was offered
for sin and the other as a burnt offering {Lv 12:8}. For which sin is this one dove offered ? Was a newly
born child able to sin ? And yet it has a sin for which sacrifices are commanded to be offered, and from
which it is denied that anyone is pure, even if his life should be one day long {Jb 14:4-5 LXX}. It has to be
believed, therefore, that concerning this David also said what we recorded above, “in sins my mother
conceived me” {Ps 51:5}. For according to the historical narrative no sin of his mother is declared. It is
on this account as well that the Church has received the tradition from the apostles [sic] to give baptism
even to little children. For they to whom the secrets of the divine mysteries were committed [Paul,
Apollos and Cephas] {1 Cor 4:1} were aware that in everyone was sin’s innate defilement, which needed
to be washed away through water and the Spirit. »

Source : Thomas Scheck, Origen : Commentary on the Epistle to the Komans - Books 1 to 5, Catholic

University of America Press, Washington (D.C.), 2001, p. 366-367.

Commentaire(s)

« Origen’s statement here is our earliest witness [!] to the belief that the Apostles themselves
commanded the baptism of infants. »

Source : Scheck, p. 367, n. 508.

« Mais si la pratique du baptéme des enfants reposait vraiment sur une tradition transmise par
les apdtres et universellement reconnue comme telle par une observance tres ancienne, la
polémique d’Origéne avec toutes ses références détaillées au baptéme des bébés aurait été
superflue. Il doit y avoir eu des cercles - pas marginaux et sans influence - dont les membres
adhéraient & une opinion différente quant a la nécessité du baptéme des bébés et qui, en
conséquence, maintenaient une pratique différente en ce qu'ils s'abstenaient de baptiser les
bébés. [..] Les affirmations d’Origene s'expliquent uniquement par U'hypothese selon laquelle

cette < coutume de 'Eglise > en Palestine (et ailleurs) n’était pas encore tres vieille. Car c’est



seulement avec ce présupposé que l'on peut expliquer que les voix contre le baptéme des bébés
étaient toujours si fortes qu'Origéne devait entrer en discussion avec eux encore et encore. Un
commencement de cette pratique vers la fin du [1°™ siecle [ou au début du I11°™°] laisse assez de
temps avant 230-250 ap. J.-C. pour la formation d'un usage [pédobaptiste] ecclésial ferme tout
en expliquant pourquoi les arguments [crédobaptistes] contre celui-ci n‘avaient pas encore été
réduits au silence. »

Source : Rurt Aland, Did the Early Church Baptize Infants ?, p. 48-49.

Origene ne croyait pas dans la doctrine chrétienne classique du péché originel impliquant une faute et
une culpabilité innées aux humains, remontant & Adam & Eve puis transmise de maniere héréditaire &
toute l'humanité. Il croyait en ce que nous pouvons appeler une doctrine de « souillure native »'. Selon
Origéne, Adam & Eve avait bel et bien désobéi a Dieu dans le Jardin d’Eden, mais cette désobéissance ne
serait pas transmise de facon génétique ou généalogique a leurs descendants. Il croyait plutot en la
préexistence des ames humaines, lesquelles se seraient toutes individuellement rebellées contre Dieu
dans leur état préincarné. Origéne pensait que cette chute préexistentielle aurait pour conséquence
lincarnation des ames dans un corps physique. La naissance des étres humains dans un corps matériel
impur les entacherait d’'une souillure native qui les rendrait prédisposés au péché. Origéne affirmait que

cette souillure native des humains nécessite une purification par le baptéme’,

Ainsi, bien que cette notion de souillure native différe de la compréhension biblique du péché originel,

cette fausse croyance d’Origene tient la méme place dans son faux raisonnement que le péché originel

dans la pensée de tous les autres Péres de ['Eglise - tant crédobaptistes que pédobaptistes - qui voyaient
la régénération baptismale comme un antidote au péché originel (et aux péchés individuels dans le cas

des crédobaptistes s'inscrivant la foulée de Justin de Naplouse).

Lo e le e e

12 Cf. Benoit et Munier, Le baptéme dans [ Eglise ancienne, p. 148 concernant I'emploi de I'expression « souillure native » pour
désigner ce point de l'anthropologie d'Origene.

3 Marta Przyszychowska, We Were All in Adam : The Unity of Mankind in Adam in the Teaching of the Church Fathers, De
Gruyter Poland, Varsovie (Mazovie), 2018, p. 59-78 ; Jean Laporte, « Models from Philo in Origen’s Teaching on Original Sin »,
Laval théologique et philosophigue (Université Laval), Vol. 44, N° 2,1988, p. 191-203 ; Edward Moore, « Origen of Alexandria

(185-254 C.E.) », Internet Encyclopedia of Philosophy (University of Tennessee), https://iep.utm.edu/origen-of-alexandria,
consulté le 1" septembre 2025 ; Gerald Bray, « Original Sin in Patristic Thought », Churchman (Church Society), Vol. 108, N° 1,
1994, p. 37-47.


https://iep.utm.edu/origen-of-alexandria

13. Cyprien de Carthage

Cyprien de Carthage, Lettre 64 a Fidus, c. 253 (traduction de Jean-Baptiste Thibaut, 1869 ; révisée par
Louis Bayard, 1925) (certaines éditions numérotent cet écrit comme étant la Lettre 58; elle fait suite
au synode pédobaptiste orchestré par Cyprien a Carthage plus tot en l'an 253) :

« Pour ce quiregarde les enfants, vous disiez qu'on ne devait pas les baptiser le deuxieme ou le troisieme
jour, mais quiil fallait prendre modeéle sur la loi antique de la circoncision, par conséquent ne pas
baptiser et sanctifier le nouveau-né avant le huitieme jour. Notre assemblée [synodale d’Afrique
romaine ayant prétendument réuni 66 évéques'] en a pensé tout autrement. La facon d'agir que vous
préconisiez n'arallié aucun suffrage, et nous avons tous été d'avis qu'il ne fallait refuser a aucun homme
arrivant a l'existence la miséricorde et la grace de Dieu. Le Seigneur dit dans l'évangile : < Le fils de
'homme n'est pas venu pour perdre les ames des hommes, mais pour les sauver > {Lc 9:56}. Autant donc
gu'il est en nous, nous ne devons, si c'est possible, perdre aucune ame. Que manque-t-il, en effet, a celui
que les Mains de Dieu ont formé des le sein de sa mere ? A nos yeux, il semble que ceux qui arrivent &
lexistence croissent avec les jours d’ici-bas. En réalité, ce qui est fait par Dieu est parfait, en raison de

la majesté et de l'opération divine de l'auteur.

Bref, que tous, tout petits enfants ou personnes plus agées, recoivent également le don divin, c'est ce
que la divine Ecriture nous montre, quand elle nous représente Elisée s'étendant, en priant Dieu, sur
lenfant de la veuve qui était mort, téte contre téte, face contre face, en sorte que les membres du
prophéte allongé sur l'enfant correspondaient exactement & ses membres et les pieds de l'un aux pieds
de l'autre {2 Rois 4:29-37}. Si on examine la chose d'apres la nature et le corps humain, un enfant ne
peut avoir les mémes dimensions qu'un adulte ; de petits membres ne peuvent s'adapter exactement &
de plus grands. Mais ce qui est exprimé la, c'est 'égalité divine et spirituelle, suivant laquelle tous les
hommes sont de méme taille et de méme age [?!] ; et il n'est possible d'établir des différences d'age et
de développement corporel quau regard de lhomme et non de Dieu : & moins qu'il ne faille dire que la
grace méme, qui est accordée aux baptisés, est moindre ou plus grande suivant l'age de ceux qui la
recoivent. Mais non. L'Esprit Saint est donné également a tous, non d'apres une mesure proportionnelle,
mais d'apres une bonté et une bienveillance paternelle. Car Dieu ne fait pas plus acception d'age que de

personne, mais il est pour tous, dans la distribution de la grace céleste, un Pére qui partage également.

" Atitre de comparaison, le synode de Afrique romaine tenu & Carthage en 255 n'a réuni gue 31 évéques : Adalbert-Gautier
Hamman, Le baptéme dapres les Péres de [ Eglise, p. 73, cf. Cyprien de Carthage, Lettre 70.



Mais vous ajoutez que le pied d'un enfant aux premiers jours apres sa naissance n'est point pur, et que
chacun redoute de le baiser : cela non plus ne doit point étre un obstacle & ce qu'on lui confere la grace
divine. Il est écrit en effet : < Tout est pur a qui est pur > {Tite 1:15}. Et personne ne doit avoir horreur de
ce que Dieu a daigné faire. Lenfant sans doute est de naissance récente ; il n'est point tel cependant que
lon doive, quand on lui donne la grace et la paix, avoir horreur de le baiser, puisque chacun de nous, en
baisant cet enfant, doit penser, conformément & nos croyances, aux Mains de Dieu dont il vient de
sortir, et que nous baisons en quelque maniere en cet étre humain récemment formé et venu a la

lumiere, puisque nous embrassons ['ceuvre de Dieu.

Quant a ce fait que la circoncision juive se faisait le huitieme jour, c'était & un symbole et comme une
esquisse, une figure, qui devait étre accomplie & la Venue du Christ. Car, comme le huitiéme jour, c'est-
a-dire le premier apres le jour du sabbat, devait etre celui ou le Seigneur ressuscitait, nous rendrait la
vie, et nous donnerait la circoncision spirituelle, ce huitieme jour, c'est a-dire le premier apres celui du
sabbat, le jour du Seigneur, a précédé comme une image préfigurant l'avenir. Cette figure a cessé quand

la vérité est venue, et nous a été donnée avec la circoncision spirituelle [= régénération].

C'est pourquoi, nous ne croyons pas qu'il faille empécher personne de recevoir la grace dapres la loi
qui a été établie ; nous pensons que la circoncision spirituelle ne doit pas étre empéchée par la
circoncision charnelle, mais qu’il faut admettre tout homme & la grace du Christ, puisque aussi bien
Pierre dit dans les Actes des Apotres : < Le Seigneur m'a dit qu'aucun homme ne devait étre appelé souillé
et impur > {Ac 10:28}. Au surplus, si lhomme, quand il s'agit d'obtenir la grace, pouvait en étre empéché
par quelque chose, ce seraient surtout les adultes et les personnes agées qui pourraient en étre
empéchés par des fautes graves. Eh bien, les plus grands coupables, apres avoir péché gravement
contre Dieu, lorsquils arrivent & la foi, obtiennent la rémission de leurs fautes : personne n'est prive du
baptéme et de la grace. A combien plus forte raison un enfant n'en doit-il pas étre privé, qui, étant né
depuis peu de temps, n‘a commis aucune faute ; il a contracté seulement a sa premiere naissance,
comme descendant d’Adam, le virus mortel de l'antique contagion ; il arrive d'autant plus facilement &

obtenir larémission des péchés, que les pechés qu'on lui remet ne sont pas les siens, mais ceux d' autrui.

Et voila pourquoi, frere tres cher, notre concile [ou plutdt notre synode provincial] a été d'avis que
personne ne devait étre écarté parnous du baptéme et de la grace de Dieu, qui est & tous miséricordieux,
bienveillant et doux. C'est ce que l'on doit observer et mettre en pratique a l'égard de tous, mais surtout
nous croyons quon doit l'observer a l'égard des enfants, qui ont par cela méme plus de titres & notre
Assistance et a la Miséricorde divine, que, des linstant de leur naissance, ils ne font autre chose que

prier par leurs cris [sic] et leurs larmes. »



Source : Louis Bayard, Saint Cyprien : Correspondance, Tome 2, Société d’édition Les Belles Lettres,
Paris (lle-de-Fr.), 1925, reproduit par Olivier Chavarin, « Le baptéme des enfants dans le christianisme

ancien », 7estimonia, https://testimonia.fr/le-bapteme-des-enfants-dans-le-christianisme-ancien/.

Commentaires(s)

« Le fait quun synode doive se réunir pour décider de cette question montre que le
pédobaptisme n'était pas universellement pratiqué. En fait, s'iln'y avait que quelques opposants,
comme Tertullien, un synode [provincial] africain serait-il nécessaire ? »

Source : Steven McKinion, « Believers’ Baptism in the Patristic Writings », p. 88.

« Sa proposition [de l'évéque africain Fidus] de sélectionner le huitiéme jour pour le baptéme
des nouveau-nés peut étre vue comme une indication qu'en ce temps-13, dans ['Eglise africaine,
il n'y avait pas d'unanimité absolue concernant les détails du baptéme des bébés ; et cela fournit
une indication supplémentaire que ce n’était pas une pratique léguée par les peres les plus
anciens mais une pratique qui venait d'émerger dans un passé récent, nommément a la fin du
l1°me siecle [ou au début du 111°™] [cela car si cette doctrine avait été enseignée et pratiquée par
les apotres, ce type d’interrogation novice n‘aurait pas lieu d’'étre puisque les apotres auraient
nécessairement montré s’il fallait baptiser le deuxiéme ou le huitieme jour]. »

Source : Rurt Aland, Did the Early Church Baptize Infants ?,p. 69.

« Notez que Cyprien argumente pour le baptéme des bébés, mais pas en raison de l'alliance ou
de la circoncision. En fait, il se dissocie du rite de circoncision en ordonnant a Fidus de ne pas
retarder le baptéme jusqu’au huitieme jour. D’autre part, c’est aussi important de noter que Fidus
préférait attendre non pas parce qu’il croyait que la circoncision était remplacée par le baptéme,
mais parce que les enfants étaient trop repoussants pendant les premiers jours apres leur
naissance pour leur donner le baiser de paix. Ainsi, l'appel de Fidus a la circoncision n’était pas
basé sur un quelconque lien théologique supposé entre le baptéme et la circoncision. Il utilisa
simplement une forme d’argumentation qui était trés populaire dans les temps anciens, appelée
< analogie >. Les Peres de 'Eglise argumentaient, par exemple, sur la base de 'analogie, que le
cycle de la lune prouve [ou illustre de manieére allégorique] la résurrection de 'homme aux
derniers jours. Mais ceci ne voulait pas dire quils voyaient une quelconque connexion
théologique entre la lune et la résurrection. Toutefois, cette analogie devint probablement le
point de départ de ['[éventuelle] association entre le baptéme des bébés et le rite de circoncision.

On doit faire attention de ne pas conclure quil s'agissait-1a [c-a-d de l'argument allianciel] d'une


https://testimonia.fr/le-bapteme-des-enfants-dans-le-christianisme-ancien/

doctrine généralement acceptée, car méme au temps d’Augustin (4°"¢/5*™ siecle), la mise en
relation du baptéme des bébés avec la circoncision n'était aucunement un fait dogmatique, mais
plutot une analogie qui fut [ensuite] graduellement développée en dogme formel. Au départ, la
circoncision — comme dans l'argument de €yprien [Eidus] ci-dessus — n'était appliqué qu'au
temps [c-a-d au jour exact] du baptéme (8°™ jour), ce que contesta Cyprien. [..] On ne doit pas
oublier que la motivation de Cyprien pour le baptéme des bébés differe de la motivation offerte
par les Eglises [protestantes] qui professent le baptéme des bébés depuis la Réformation. »

Source : Stander et Louw, Baptism in the Early Church, p. 108-109 et 116.

« Aussi le bienheureux Cyprien [..] tout en se faisant ainsi le puissant avocat de l'enfance [sic], il
se garda de la déclarer exempte du peché originel ; parce que nier ce peche, c'elit été anéantir
la raison méme du baptéme [des bébés], pour la réception duquel il plaidait si bien [sic] leur
cause. [..] Faut-il baptiser nos enfants aussi avant le huitieme jour [accompli] ? Et personne ne
serallia & lopinion négative ; pourquoi ? C'est quon [..] regardait comme absolument certaine la
perte des ames, quant au salut éternel, si elles venaient a sortir de la vie présente sans avoir
recu ce sacrement ; et toutefois, lon avouait que les enfants tout nouvellement éclos du sein
maternel avaient uniquement la tache du péché dorigine ; aussi, tout en déclarant que la
rémission des péchés leur est plus facile, parce que ce sont des fautes d'autrui, elle ne leur était
pas moins nécessaire. »

Source : Augustin d’Hippone (1), £pitre a Marcellin, § 3:5, c. 412, https://bkv.unifr.ch/fr/works/

cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-et-du-bapteme-des-petits-

enfants/divisions/223.

Lo e le e e

14. Canons du Synode d’Elvire

Synode d’Elvire, Sud-Est de U'Hispanie romaine, § 11, 37, 38, 42 et 45, ¢. 306 :
« {11} Si une catéchumene épouse un homme qui a répudié illégalement sa femme, le baptéme sera
remis & cing ans plus tard, et elle ne pourra étre baptisée avant ce temps que dans le cas d'une maladie

grave. »



« {37} Les énergumenes peuvent étre baptisés a larticle de la mort. S'ils ont été baptisés, ils peuvent
prendre la communion. De tels gens ne doivent pas, par contre, allumer les lampes dans l'église
[pendant le culte] public; s'ils le font, la communion doit leur étre refusée. »

« {38} Un chrétien baptisé qui n'a pas rejeté la foi ni commis de bigamie peut baptiser un catéchumene
en danger de mort, S'il est en voyage en mer ou s'il n'y a pas d’église a proximité. Si la personne survit,
elle se rendra aupres de ['évéque pour l'imposition des mains. »

« {42} Celui qui a une bonne réputation et qui voudra devenir chrétien devra étre catéchumene pendant
deux ans, puis il pourra etre baptisé. S'il tombe gravement malade et demande la grace du baptéme, on
peut la lui accorder avant le terme de deux ans. »

« {45} Un catéchumene qui s'est éloigné de ['Eglise pendant longtemps peut étre baptisé si un membre
du clergé soutient sa prétention [= volonté consciente] d’étre chrétien, ou si quelques fideles l'attestent,
et s'il apparait que la personne s'est réformeée. »

Source : Charles-Joseph Héfélé et al., Histoire des conciles d apres les documents orijginaux, Tome 1,
Adrien Le Clere et C* Libraires-Editeurs, Paris (lle-de-Fr.), 1869, p. 140, 149-150 et 152-154. Aux
endroits ou Héfélé paraphrase davantage qu'il traduit, jai suppléé en utilisant cette traduction
anglaise fournie par Kenneth Pennington, « The Council of Elvira », Catholic University of America,

https://web.archive.org/web/20160301065625/http://faculty.cua.edu/pennington/canon%20Law/E

lviraCanons.htm, archivé au 1¢ mars 2016.

Au canon 38, Benoit et Munier traduisent « en cas de péril extréme » au lieu de « en danger de mort
», confirmant que c’est bien des baptémes d’urgences qui y sont envisagés (Le baptéme dans [Eglise

ancienne, p. 251).

A noter qu’il nest aucunement certain qu'il y ait eu un synode pan-ibérique & Elvire vers l'an 306, et
encore moins qu'un tel synode ait adopté en bloc cette masse décousue de 81 (!) canons disciplinaires.
Les plus récents manuscrits contenant différentes versions disparates de cette collection de canons
datent du IX®" siecle et remontent & des recensions du VII®™ siecle. Il est néanmoins avéré que les
diverses composantes de cette collection ont leurs origines dans 'Hispanie romaine pré-wisigothique
du Iveme siecle™. Ces canons transmettent donc un témoignage important sur les pratiques baptismales
(crédobaptéme et baptéme d'urgence motivé par la croyance en la régénération baptismale) pour cette

période de 'Antiquité dans cette extrémité géographique de la Chrétienté méditerranéenne.

> Miguel Lazaro Sanchez, « L'état actuel de la recherche sur le concile d’Elvire », Revue des sciences religieuses (Faculté de
théologie catholique de Strasbourg), Vol. 82, N° 4, 2008, p. 517-546, https://journals.openedition.org/rsr/413.



https://journals.openedition.org/rsr/413

Lo Qe e e e

15. Constantin le Grand (via Eusébe de Césarée)
Récit du baptéme de 'Empereur romain Constantin I1*" en 337

<« Il a un premier malaise, puis la maladie s’y ajoute. Il se rend ensuite aux thermes de sa ville
[Constantinople], et de L& & la cité qui tire son nom de sa mere [Hélénopolis]. Ayant la passé du temps
dans la chapelle des martyrs, il adressait & Dieu des prieres de supplication et des demandes. Mais
lorsqu’il prenait conscience qu’il arrivait au terme de savie, il pensait que c’était le moment de se purifier
de ses fautes d’autrefois, en croyant que ces péchés qu'il avait commis comme un homme mortel
seraient lavés de son ame par lefficacité des paroles mystiques du baptéme. En considérant cela, il
s'agenouillait sur le sol en suppliant Dieu, en se repentant dans le martyrium lui-méme, ol pour la
premiére fois lui était accordée la priere avec imposition des mains. Etant parti de (&, il arrive dans les
faubourgs de la ville de Nicomédie, et ayant convoqué la les évéques, il leur tint le discours suivant :
{62} < Voici le moment longtemps espéré pour moi qui y aspire et le désire. Il est temps pour nous de
recevoir le sceau qui confere limmortalité [= le baptéme]. Javais eu l'intention autrefois de le recevoir
dans le Jourdain, & ou l'on rapporte que le Sauveur a recu ce bain comme un exemple pour nous ; mais
Dieu, qui sait ce qui est bon pour nous, nous en a jugé digne ici et maintenant. Qu’il n'y ait donc pour
nous aucune incertitude. Si le maitre de la vie et de la mort veut que je vive de nouveau ici-bas, s'il a
décidé que désormais je sois agrégé [formellement] au peuple de Dieu et que je participe avec tous aux
prieres de UEglise, je m'imposerai les régles de vie qui plaisent & Dieu. > »

Source : Eusebe de Césarée, Vie de Constantin, § 4:61-62, reproduit dans Pierre Maraval, La véritable
histoire de Constantin : Textes réunis et commentés, Société d’édition Les Belles Lettres, Paris (Ile-de-

Fr.), 2010, p. 175-176.

La suite du récit ne semble pas étre accessible en francais en ligne ; elle 'est en anglais :

« After he had thus spoken, the prelates performed the sacred ceremonies in the usual manner, and,
having given him the necessary instructions, made him a partaker of the mystic ordinance. Thus was
Constantine the first of all sovereigns who was regenerated and perfected in a church dedicated to the
martyrs of Christ ; thus gifted with the Divine seal of baptism, he rejoiced in spirit, was renewed, and

filled with heavenly light : his soul was gladdened by reason of the fervency of his faith, and astonished



at the manifestation of the power of God. At the conclusion of the ceremony he arrayed himself in
shining imperial vestments, brilliant as the light {it was customary for neophytes to wear white
garments, which they laid aside on the eighth day from their baptism}, and reclined on a couch of the
purest white, refusing to clothe himself with the purple any more. {63} He then lifted his voice and
poured forth a strain of thanksgiving to God ; after which he added these words. “Now | know that | am
truly blessed : now | feel assured that | am accounted worthy of immortality, and am made a partaker
of Divine light.” He further expressed his compassion for the unhappy condition of those who were
strangers to such blessings as he enjoyed : and when the tribunes and generals of his army appeared
in his presence with lamentations and tears at the prospect of their bereavement, and with prayers that
his days might yet be prolonged, he assured them in reply that he was now in possession of true life ;
that none but himself could know the value of the blessings he had received ; so that he was anxious
rather to hasten than to defer his departure to God. »

Source : Eusébe de Césarée, Vie de Constantin, § 4:62-63, https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-3496-

1/versions/the-life-of-the-blessed-emperor-constantine/divisions/265.

Commentaire(s)

« LEmpereur Constantin était pleinement reconnu comme un chrétien par U'Eglise de son temps
[des l'an 312 au plus tard] malgré quil ne recit pas le baptéme et le repas du Seigneur avant
d'étre [figurativement] sur son lit de mort. Son fils Constance [né en 317] ne rec¢it lui aussi le
baptéme quimmédiatement avant sa mort [en 361]. »

Source : Rurt Aland, Did the Early Church Baptize Infants 2, p. 44.

Lo e e e e

16. Athanase d’Alexandrie

Athanase d’Alexandrie (élu évéque d’Alexandrie en 328, 1 373) :
« Quelque vertu quait le baptéme, il suppose une certaine disposition de celui qui le recoit. Notre
Sauveur n'a pas seulement commandé de baptiser ; mais il a dit : enseignez et ensuite baptisez, parce
que la foi procede de l'enseignement, et le baptéme suit la foi. »
Sources : Sébastien Fath, Une autre maniere détre chrétien en France : Socio-histoire de limplantation
baptiste (1810-1950), Editions Labor & Fides, Geneve (Romandie), 2001, p. 489-490. Fath lui-méme cite

Anonyme, « Quelques paroles des Péres », L Echo de la Vérité, N° 11, novembre 1880, p. 126, qui n'est pas


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-3496-1/versions/the-life-of-the-blessed-emperor-constantine/divisions/265
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpg-3496-1/versions/the-life-of-the-blessed-emperor-constantine/divisions/265

reproduit en ligne. Le compilateur du présent document n’est pas parvenu a identifier la source primaire
d’'ou provient cette citation ni & retracer U'ouvrage de référence d'ou elle fut transcrite, tant en francais
guen anglais, tant en ligne que dans Uanthologie d’Archibald Robertson, Athanasius : Select Works and
Letters, collection de Philip Schaff (éd.) et Henry Wace (éd.), Nicene and Post-Nicene Fathers — Second
Series,Vol. 4, Hendrickson Publishers, Peabody (Massachusetts), 2012 (1892), p. 94, 370-371, 441-443,

466, 470, 558 et 594. Cependant, d’autres sources vérifiables vont dans le méme sens.

Athanase d’Alexandrie, Lettre au titre perdu (manuscrit N° 62 conservé a la John Rylands Library &
Manchester et manuscrit N° 6007 conservé au British Museum a Londres) :

« Fuis l'embrasement des commodités de la chair, je veux dire les exces du vin dans les clubs de
tavernes. Je ne dis pas de t'abstenir totalement - car c’est & une question d’individu, et c’'est bien de
conseiller individuellement de boire un peu de vin en cas de besoin {1 Tim. 5:23} - mais il ne faut pas que
tu rendes le riche Esprit étranger a 'ame. Et cela, je ne le dis pas seulement pour celui qui a recu la
lumiere, c’est-a-dire le baptéme, mais je le recommande aussi & celui qui va la recevoir. En effet, de
meéme que celui qui arecu la lumiere doit lui-méme s’arranger pour se rendre digne de la lumiere recue,
ainsi aussi celui qui larecevra doit étre digne de la lumiere a recevoir; car qu'il craigne que, apres (avoir
recu) la “science”, il ne soit trouvé indigne de la “science”, et jugé indigne de la pureté. Il est dit, en effet :
< Etant dans lincrédulité, jai agi par ignorance, mais la grace de notre Seigneur Jésus-Christ a abondé
avec la foi et lamour > {1 Tim. 1:13-14}. Mais toi, si tu peches sciemment étant dans la foi, crains de te
voir exclu de la grace. Oui, prépares-toi jour et nuit. Quel homme devant recevoir le roi ne prépare pas
sa maison en tous points ? Quel est celui, dont la maison est mal tenue et sale, qui recevra un roi a son
arrivée ? »

Source : Louis-Théophile Lefort, St Athanase : Lettres festales et pastorales en copte, Imprimerie

orientaliste Lucien Dubrecq, Louvain (Brabant), 1955, p. 105 (voir p. XXXI-XXXIIl pour lattribution).

Athanase d’Alexandrie, Lettre festale VI, c. 334 :

« Que ceux quiont & étre illuminés [c-a-d baptisés] soient zélés dans leur préparation, jetinant et priant,
afin qu'ils soient dignes de recevoir le don divin et d’étre initiés dans les mysteres de Christ. Car ce n’est
pas rien d’approcher le saint font [baptismal] ; cela requiere un cceur pur et une foi sincere. »

Lettre festale X, c. 338 :

« Que les catéchumenes, ayant été instruits dans la foi de Eglise, Savancent vers la fontaine de la
regenération, afin qu'ils puissent recevoir la lumiere de Christ et étre comptés parmi les enfants de Dieu.

Ainsi, par le lavement de la renaissance, ils sont rendus participants de la nature divine. »



Lettre festale Xlll, c. 341

« Que ceux qui sont appelés a la sainte initiation se préparent avec diligence, confessant la foi au Pere,
au Fils et au Saint-Esprit, afin d’étre unis au Christ dans le lavement du baptéme. Car c'est par ce
sacrement que nous sommes purifiés et faits héritiers de la vie éternelle. »

Source du texte copte : Louis-Théophile Lefort, St Athanase : Lettres festales.., p. 12-15, 20-23 et 25-28.
Source du texte anglais : David Brakke, Athanasius and Asceticism, Johns HopRins University Press,
Baltimore (Maryland), 1998, p. 327, 334 et 337. Traduit en francais par le compilateur du présent

document.

L'agent conversationnel Grok (en date du 04-05-2025) allegue qu'Athanase affirma ceci dans sa 1%
Lettre a Sérapion (8§ 1:28, c. 359) : « Car c'est par [Esprit que nous sommes tous baptisés et que nous
recevons lagrace de larégénération. » Grok semble traduire directement du grec (Jacques-Paul Migne,

Patrologia greeca, N° 26, p. 577 ss).

Grok commente' : « Cette phrase relie explicitement le baptéme & la réception de la grace salvifique,
soulignant que le Saint-Esprit agit dans le sacrement pour renouveler les croyants. [..] Le baptéme est
présenté comme le moyen par lequel les croyants sont incorporés dans la vie divine et recoivent la
grace necessaire au salut. [..] Ce passage est l'un des rares dans les écrits d Athanase ou le baptéme est
directement mentionné comme un mecanisme de salut, en lien avec l'action du Saint-Esprit. [..]

Athanase souligne limportance des sacrements pour le salut dans la Premiéere Lettre a Sérapion,
notamment dans les sections 28 et 30 [..] ou il relie explicitement le baptéme a la réception de la grace
divine et a la régénération par 'Esprit. Ces passages montrent que le baptéme, en tant que sacrement,

est essentiel [selon lui] pour incorporer les croyants dans la vie divine et leur assurer le salut. »

Je m'ai pas trouvé de correspondance exacte ou approximative (pour cette citation de § 1:28) dans
Joseph Lebon, Athanase dAlexandrie : Lettres & Sérapion sur la divinité du Saint-Esprit, Editions du Cerf,
1947, p. 133-135. Cet évéque d’Alexandrie apparait néanmoins souscrire a la régénération baptismale

ailleurs dans cette ceuvre - en § 1:22 (p. 123) puis en § 1:24 (p. 127) - ou il invoque deux fois Tite 3:4-7.

Lo Qe le e e

'6 Lien de partage : https://grok.com/share/bGVnYWN5 ¢3f55b68-4b82-4e0c-9844-3e360a8da05a, généré le 04-05-2025.


https://grok.com/share/bGVnYWN5_c3f55b68-4b82-4e0c-9844-3e360a8da05a

17. Cyrille de Jérusalem

Cyrille de Jérusalem, Premiére catéchese baptismale, 8§ 2 & 6, c. 348 (traduction de Jean Bouvet,

1962) :

« {2} Si quelqu'un est ici esclave du péché, quil soit immédiatement disposé par la foi pour la
régénération libératrice de ladoption filiale, quil dépose d'une part le funeste esclavage du péché, et
acquiere d'autre part le bienheureux esclavage du Seigneur, qu'il soit ainsi jugé digne d'avoir en héritage
le royaume des cieux. [..] Acquérez par la foi les arrhes de I'Esprit Saint afin de pouvoir étre recus dans
les demeures éternelles. Venez vers le sceau mystique pour devenir des familiers du Maitre. Agrégez-
vous au troupeau saint et raisonnable du Christ pour étre un jour des élus de sa droite et recevoir en
héritage la vie qui vous a été préparée. Car ceux quenveloppe encore la rugosité des péchés, ceux-la
sont & la gauche pour ne s'étre pas approchés de la grace de Dieu donnée par le Christ & la suite de la
regenération du bain. Je parle non pas de larégénération corporelle, mais de la régénération spirituelle
de ame. Les corps sont en effet engendrés par des parents que lon voit, tandis que les ames sont
régénérées par la foi. »

« {3} Comme en effet les agents recruteurs examinent l'age et le corps des gens quiils recrutent, ainsi
le Seigneur, appelant lui aussi les ames, examine leurs intentions, et si lune d'elles tient cachée de
l'hypocrisie, il rejette 'lhomme comme impropre & un véritable service militaire ; mais s'il le trouve digne,
il lui donne sur le champ sa grace. [..] A ceux donc qui regoivent ce sceau spirituel et sauveur, lintention
personnelle est nécessaire aussi ; comme en effet un calame & écrire ou encore un javelot a besoin de
ce qui le meut, ainsi la grace pour sa part a besoin des croyants. »

« {4} [..] Avant ce jour [de ton baptéme] tu étais Catéchumene, tandis que maintenant tu seras appelé
Fideéle. |..] »

« {5} Cest actuellement le temps de la confession. Confesse tes fautes, celles en paroles et celles par
action, celles de la nuit et celles du jour. Confesse-les au temps favorable, et au jour du salut recois le
trésor céleste. Sois disponible pour les exorcismes, fréquente les catécheses et souviens-toi de ce qui
t'y est dit. Car on ne le dit pas uniquement pour que tu écoutes, mais pour que, par la foi, tu poses ton
sceau sur ce qui t'y est dit. Débarrasse-toi de toute préoccupation humaine : car tu cours pour ton ame.
Tu quittes entierement ce qui est du monde ; ce que tu quittes est petit, grands sont au contraire les dons
du Seigneur. Quitte le présent et crois en lavenir. [..] Montre dans ascese la vitalité de ton coeur. Purifie
ce réceptacle pour recevoir une grace plus abondante. Car la rémission des péchés est donnée

également a tous, mais la participation a [Esprit Saint est accordée a la mesure de la foi de chacun. Si



tute donnes peu de mal, turecueilles peu; si tu travailles beaucoup, important sera ton salaire. Tu cours
pour toi-méme ; veille & ton intérét. »

« {6} Combats pour ta propre ame, surtout en ces jours-ci. Nourris ton ame de lectures divines, car le
Seigneur t'a préparé la table spirituelle. Dis-toi aussi d'aprées le Psalmiste : < Le Seigneur me fait paitre
et rien ne me manquera ; dans le lieu du paturage, cest la quil m'a fait habiter, au bord de l'eau
reposante il m'a nourri, il a converti mon ame > {Ps 22:1-3}, afin que les anges s'unissent & ta joie, et que
le Christ quant & lui, le sublime grand-prétre, accueille votre intention puis vous offre tous & son Pere. »
Source : Jean Bouvet, Saint Cyrille de Jérusalem : Catéchéses baptismales et mystagogiques, Editions
du Soleil Levant, Namur (Wallonie), 1962 ;

https://www.patristiqgue.org/sites/patristique.org/IMG/pdf/cuyrille | Rt1.pdf.

Cyrille de Jérusalem, Catécheses mystagogiques, § 2:4 et 2:6, c. 348 (traduction d’Auguste Piédagnel,
1966) :

« {2:4} Apres cela vous avez été conduits par la main & la sainte piscine du divin baptéme, comme le
Christ de la croix au tombeau qui est devant vous. Et on a demandé & chacun s'il croyait au nom du Pere,
et du Fils, et du Saint-Esprit. Et vous avez confessé la confession salutaire, et vous avez été immergeés
trois fois dans l'eau, et puis vous avez émerge, signifiant l& aussi symboliquement la sépulture de trois
jours du Christ. De méme, en effet, que notre Sauveur passa trois jours et trois nuits au cceur de la terre
{Matt. 12:40}, de méme vous aussi en la premiere émersion vous imitiez le premier jour du Christ dans
la terre, et en limmersion la nuit ; car, comme celui qui est dans la nuit ne voit plus et qu'au contraire
celui qui est dans le jour vit dans la lumiere, ainsi dans limmersion comme dans la nuit vous ne voyiez
rien, mais dans l'émersion vous vous retrouviez comme dans le jour. Et dans un méme moment vous
mouriez et vous naissiez : cette eau salutaire fut et votre tombe et votre mere. Et ce que Salomon a dit
d’'un autre sujet peut sans doute s'adapter a vous ; dans ce passage il disait en effet : < Il est un temps
pour mettre au monde, et un temps pour mourir > {Eccl. 3:2}. Mais pour vous ce fut l'inverse : il fut un
temps pour mourir, et un temps pour naitre. Un seul et méme temps a produit ces deux événements, et
avec votre mort a coincidé votre naissance. »

« {2:6} Que personne donc n'estime que le baptéme obtient seulement la grace de la rémission des
péches, et de l'adoption de fils, comme le baptéme de Jean qui ne procurait que larémission des péches.
Mais pour nous, qui sommes exactement instruits, nous savons que s’il est purification des pécheés et
intermédiaire du don de ['Esprit Saint, il est aussi la réplique de la Passion du Christ. Et c’est pourquoi
Paul a l'instant proclamait : lgnorez-vous que nous tous qui avons été baptisés dans le Christ Jésus, c est

dans sa mort que nous avons été baptisés ? Nous avons donc été ensevelis avec lui par le baptéme {Rom.


https://www.patristique.org/sites/patristique.org/IMG/pdf/cyrille_j_kt1.pdf

6:3-4}. Peut-étre en effet s'exprimait-il ainsi & l'égard de certains, disposés a voir dans le baptéme
limtermediaire de la rémission des péchés et de l'adoption de fils, mais non pas la participation, en
imitation, aux véritables souffrances du Christ. »

Source : Auguste Piédagnel er al., Cyrille de Jérusalem : Catéchéses mystagogiqgues, Editions du Cerf,

Paris (lle-de-Fr.), 1988, p. 111-113 et 115-117.

Commentaire(s)

« L'ouvrage Lectures catéchétiques [= Catéchéses mystagogigues] est un témoin important du
rituel et de la doctrine du baptéme au IV™ siécle et est donc tres pertinent pour notre étude. [..]
Cette description du baptéme ressemble aux comptes-rendus contemporains [..]. Elle prouve
comment la célébration et la théologie du baptéme des adultes [c-a-d des professants], telle que
décrite ci-dessus, prévalait dans U'Eglise durant le IV™ siecle. »

Source : Stander et Louw, Baptism in the Early Church, p. 121 et 124.

Lo e le e e

18. Pacien de Barcelone

Pacien de Barcelone, Sermon sur le baptéme, § 1, 6 et 7, Catalogne, milieu du IV siecle (traduction

de Luc Mély révisée par Adalbert-Gautier Hamman, 1962) :

« {1} Je voudrais vous faire découvrir comment le baptéme nous engendre a la vie et nous renouvelle.
[..] {6} C'est ainsi que par ses prétres le Christ engendre dans U'Eglise & la vie, comme le confirme
lapdtre : C’est moi qui vous ai engendrés dans le Christ Jésus {1 Cor 4:15}. C'est la semence du Christ,
cest-a-dire 'Esprit de Dieu qui produit, par les mains du prétre, 'lhomme nouveau, congu dans le sein
de la mere et né de la fontaine baptismale, grace a la foi. En effet, il ne semblera pas intégré a UEglise,
celui quine croit pas, et il ne paraitra pas né du Christ, celui qui n’a pas recu son Esprit. Il nous faut donc
croire en la possibilité de notre naissance (spirituelle). Philippe dit en effet : Si tu crois, tu peux étre
baptisé {Ac 8:37}. Il nous faut recevoir le Christ pour qu'il nous engendre, comme le dit lapotre Jean : A
tous ceux qui l'ont recu, il a donné le pouvoir de devenir enfants de Dieu {In 1:12}. Mais cela ne peut se
faire sans le bain d’eau et le sacrement du chréme quadministre 'évéque. Le bain d’eau, en effet, nous
purifie de nos péchés. Le saint chréme répand en nous le Saint-Esprit. Ce double bienfait, nous

l'obtenons par les gestes et les paroles de l'évéque. Ainsi, c’est tout 'lhomme qui renait et se renouvelle



dans le Christ, afin que, comme le Christ est ressuscité des morts par la gloire du Pere, nous vivions
nous aussi dans une vie nouvelle {Rm 6:4}. [..]

{7} Libérés de nos chaines, lorsque par le sacrement du baptéme nous rallions le signe du Seigneur,
nous renoncons au démon et & ses anges que nous servions auparavant. [..] Donc mes tres chers fréres,
nous ne sommes laves qu’une fois, nous ne sommes libérés qu'une fois et ne nous sommes regus qu’une
fois dans le royaume de l'immortalité. C'est une seule fois quils sont heureux ceux qui sont absous de
leurs péchés et acquittés de leurs fautes {Ps 31:1}. »

Source : Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme dapres les Peres de [Eglise, p. 85-93.

Lo Qe e e e

19. Basile de Césarée-en-Cappadoce

Basile de Césarée, Traité du Saint-Esprit, § 28 et 35, c. 375 (traduction de Benoit Pruche, 1947) :

« {28} Si donc au baptéme séparer UEsprit du Pere et du Fils est dangereux pour celui qui donne
le baptéme et nuisible a celui qui le recoit, comment serait-il sage pour nous d’arracher ['Esprit au Pere
et au Fils ? En vérité, la foi et le baptéme, ces deux modes du salut, sont liés ['un a 'autre et indivisibles,
car si la foi recoit du baptéme sa perfection, le baptéme se fonde sur la foi ; lune et l'autre tiennent des
meémes noms leur perfection. Comme on croit dans le Pere et le Fils et le Saint-Esprit, ainsi est-on
baptisé dans le nom du Pere et du Fils et du Saint-Esprit : la profession de foi qui mene au salut vient
d'abord, mais le baptéme, sceau de notre assentiment, la suit de prés. »

« {35} L'eau offre l'image de la mort en recevant le corps comme en un tombeau ; 'Esprit infuse la force
vivifiante en rénovant notre ame de l'état de mort dans le péché a la vie de l'origine. [..] Aussi bien, s’ily
a une grace dans l'eau, ne vient-elle pas de la nature de l'eau, mais de la présence de I'Esprit. En effet,
le baptéme n’'est pas la déposition de la crasse charnelle, mais la demande faite & Dieu d’'une bonne
conscience {1 Pierre 3:21}. »

Source : Benoit Pruche, Basile de Césarée : Traité du Saint-Esprit, Editions du Cerf, Paris (ile-de-Fr.),

1947, p. 157 et 170-171.

Commentaire(s)
« C’est pourquoi on doit croire d'abord, puis étre marqué du sceau baptismal ensuite. Cf. [les]
liturgies anciennes du baptéme. »

Source : Pruche, p. 157, n. 5.



« L'exposé de Basile [de Césarée] sur la signification et la pratique du baptéme reflete les mémes
caractéristiques que l'on trouve dans toutes les descriptions du baptéme des professants faites
par des Péres de 'Eglise primitive [des I1°™ aux Vo™ siecles]. »

Source : Stander et Louw, Baptism in the Early Church, p. 132.

Basile de Césarée, Traité du Saint-Esprit, § 28 et 35, ¢. 375 (traduction de David Anderson, 1980) :

« {28} The position of the baptizer who separates the Spirit from the Father and the Son is precarious
indeed, since the baptism received from him is useless. How can we be safe if we tear the Spirit away
from the Father and the Son ? Faith and baptism are two inseparably united means of salvation. Faith
is perfected through baptism ; the foundation of baptism is faith, and both are fulfilled through the same
names. First we believe in the Father, Son, and Holy Spirit ; then we are baptized in the name of the
Father, the Son, and the Holy Spirit. The profession of faith leads us to salvation, and then baptism
follows, sealing our affirmation. {35} [..] If there is any grace in the water, it does not come from the
nature of the water, but from the Spirit's presence, since baptism is not a removal of dirt from the body,
but an appeal to God for a clear conscience {1 Peter 3:21}. »

Source : David Anderson, On the Holy Spirit : St. Basil the Great, St. Vladimir's Seminary Press,
Crestwood (New YorkR), 1980, p. 49-50 et 59.

Basile de Césarée, Homélie 13 alias Protreptique du saint baptéme, § 1, c. 363-378 (traduction
francaise d’Adalbert-Gautier Hamman, 1962, corrigée par l'auteur du présent document via la
traduction anglaise de Francis Kenrick, 1843) :

« Pour cette raison [Eglise convoque depuis longtemps ses catéchumeénes par une sublime
proclamation, afin que ceux qu'elle a autrefois concus, elle les mette au monde, et que, apres les avoir
nourris du lait de 'enseignement de la catéchese, elle leur fasse golter la nourriture solide de ses
dogmes. Jean préchait le baptéme de conversion, et toute la Judée allait vers lui. [..] Convertissez-vous,
et que chacun de vous soit baptisé au nom du Seigneur Jésus-Christ pour la rémission des pécheés, et
recevez la promesse du Saint-Esprit. [T]u hésites et du déliberes, tu tergiverses ? Instruit depuis le plus
bas age, ne donnes-tu pas encore ton accord a la vérité ? [Cf. 2 Timothée 3:15 : < depuis ta plus tendre
enfance, tu connais les Ecrits Sacrés >, NBS.] Toi qui ne cesses d’étudier, n'est-tu pas encore parvenu a
la connaissance ? Toi qui tates de la vie, explorateur jusqu'a la vieillesse, finiras-tu par devenir chrétien
? Finirons-nous par te reconnaitre comme un des notres ? [..] Pourquoi crains-tu le joug comme une
génisse qui ne l'a jamais porté ? Il est aisé, il est léger {Mt 6:28}, il n"accable point les épaules, il glorifie.

ILne blesse pas le cou, mais il l'orne ; ce n'est pas un joug que l'on impose par la force : il faut lassumer



de bon ceeur. [..] Viens t'atteler au joug du Christ, de peur que rejetant ce joug et ne vivant pas une vie
libre, tune sois la proie facile des fauves. »
Sources : Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme d'apres les Péres de ['Eglise, p. 97-98 ;

https://archive.org/details/treatiseonbaptis00basi/page/225/mode/1up.

Commentaire(s)

« Dans'Homélie 13, § 1, Basile s'adresse a des personnes qui ont été < instruites > (katnxouevog)
dans les Ecritures depuis leur < petite enfance > (vqmiov), mais qui n'ont toujours pas été
baptisées. [..] A la fin de la citation, il dit que le baptéme doit étre < assumé > (¢émintel), et non
<mis par la force > (6eopeitat), ce qui implique le crédobaptisme. »

Source : Andrew Messmer, « Infant Dedication in the Early Church », Journal of European Baptist

Studies (International Baptist Theological Study Centre), Vol. 22, N° 2, décembre 2022, p. 75-76.

Lo Qe e e e

20. Grégoire de Nazianze

Grégoire de Nazianze, Oraison 40 alias Sermon sur le saint baptéme, § 17 et 26, c. 378-381 (traduction
de Jean Charbonnier révisée par Francois Papillon, 1962) :

« {17} Jeune, use d’un tel secours pour résister a tes passions. Enrole-toi dans 'armée de Dieu, emporte-
le sur ce Goliath, par bataillon et par régiments. Tires ainsi parti de ton age sans laisser ta jeunesse se
racornir et mourir de limperfection de ta foi. [..] Quelle honte d’avoir passé l'age des passions, en
gardant encore, ou en paraissant en garder, les déreglements par la maniere dont on remet sans cesse
a plus tard la purification baptismale ! Méme des petits enfants, ne laissez pas a la malice le temps de
s'len] emparer; sanctifiez-les quand ils sont encore des poupons, consacrez-les par 'Esprit, avant qu'ils
naient fait leurs dents. Quelle pusillanimité et quel manque de foi de la part des meres que de redouter
le caractere baptismal par la faiblesse de leur nature [des bébés] ! Avant méme de l'avoir mis au monde,
Anne voua Samuel a Dieu {1 Sam. 1:11} et, immédiatement apres sa naissance [sic : des qu'il fut sevré,
cf. 1Sam. 1:22-23], elle le lui consacra, elle l'éleva dés lors, revétu d’'un habit sacerdotal {1 Sam. 1:28 et
2:11,18-19}, sans rien craindre des hommes, a cause de sa confiance en Dieu. »

« {26} Bien, dit-on, pour ceux qui demandent eux-mémes le baptéme, mais que dire des enfants encore
en bas age, incapables de se rendre compte du dommage ou ils sont et de la grace du sacrement. Les

baptisera-t-on aussi ? Certainement en cas de danger pressant il vaut mieux les baptiser sans leur


https://archive.org/details/treatiseonbaptis00basi/page/225/mode/1up

consentement que de les laisser mourir sans qu’ils aient recu le sceau de linitiation. On est encore
poussé a le dire par la pratique au huitiéme jour de la circoncision qui préfigurait le baptéme [sic] et
gu’on procurait ainsi a des enfants dépourvus de raison. De méme aussi, l'onction sur les montants de
la porte qui, malgré que ce fussent des choses inanimées, protégeaient les premiers-nés [Exode 12:13,
12:23 et 12:27]. Pour les autres enfants, voici mon avis : attendre qu'a l'age de trois ans, un peu en deca
ou un peu au-deld, ils soient capables de comprendre et d’exprimer sommairement les mysteres: en
dépit de l'imperfection de leur intelligence, ils en recoivent la marque, et leur corps, comme leur ame,
se trouve sanctifiée par le grand sacrement de l'initiation. Il en est bien ainsi : ils commencent, en effet,
adevoirrendre compte des actes qu’ils posent au moment précis ou, en pleine possession de leur raison,
ils sont arrivés & connaitre completement le Mysteére, car ils ne sont pas responsables des fautes que
lignorance de leur age leur aurait fait commettre. Par ailleurs, il leur est de toute fa¢on plus avantageux
d’avoir le rempart du baptéme pour les préserver des périlleuses attaques subites, qui fondent sur nous
et dépassent nos forces. »

Source : Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme dapres les Péres de [Eglise, p. 127-128 et 139.

Lo Qe e e e

21. Grégoire de Nysse

Grégoire de Nysse, c. 360 :

« Toute eau est propre pour le baptéme, pourvu quelle soit accompagnée de la foi chez celui qui le
recoit. »

Sources : Sébastien Fath, Une autre maniere détre chrétien en France : Socio-histoire de limplantation
baptiste (1810-1950), p. 489-490. Fath lui-méme cite Anonyme, « Quelques paroles des Péres », L Echo
de la Verité, N° 11, novembre 1880, p. 126, qui n'est pas accessible en ligne. Malgré ses meilleurs efforts,
le compilateur du présent document n'a pas réussi a identifier la source primaire d’'ou provient cette
citation ni & retracer louvrage de référence d'ou elle aurait été transcrite, tant en ligne que dans
lanthologie de William Moore et Henry Wilson, Gregory of Nyssa : Dogmatic Treatises, collection de
Philip Schaff (éd.) et Henry Wace (éd.), Nicene and Post-Nicene Fathers — Second Series, Vol. 5,
Hendrickson Publishers, Peabody (Massachusetts), 2012 (1893), p. 507, 553, 560, etc. Elle appert
toutefois authentique ; le segment « every water is suitable to be used for baptism » (minimum) est

reproduit dans Piet Hein Hupsch, 7he Glory of the Spirit in Gregory of Nyssa s Adversus Macedonianos,



Brill, 2020, 408 p. Quoi qu'il en soit, le crédobaptisme est évident dans la théologie baptismale de ce

pere cappadocien, comme le démontrent les écrits compilés ci-dessous.

Grégoire de Nysse, Catéchese de la foi, § 33 & 39, c. 381-387 (traduction d’Annette Maignan, 1978,
retouchée par Guillaume Bady) :

« L'eau de la nouvelle naissance

{33} Donc, quand ils [= les adversaires de 'orthodoxie trinitaire] entendent ces propos et d'autres du
meéme genre, et qu'on commence par les instruire de la forme du baptéme, en leur disant qu'une priere
aDieu, linvocation de la grace céleste, l'eau et la foi sont les moyens par lesquels saccomplit le mystere
de la régenération, ils restent incrédules, ils ne voient que le dehors et, selon eux, l'acte accompli ne
s'accorde pas avec la promesse divine. Comment en effet, disent-ils, une priere et linvocation de la

puissance divine que l'on fait sur ['eau deviennent-elles une source de vie pour les initiés ?

Comment l'eau régénere

Les incrédules, si toutefois ils n'opposent pas une résistance excessive, une simple réponse suffit pour
les amener & accepter la doctrine. [.. S]i l'on nous interroge sur la régénération effectuée par leau [..]
Qu'y a-t-ilde commun, disent-ils, entre leau et lavie ? [.. N]Jous affirmons quiln'y arien d'extraordinaire
si la présence de la puissance divine fait passer a lincorruptibilité ['étre qui a pris naissance dans la

nature corruptible. »

« Nécessité du baptéme

{35} [..] Je laffirme, lhomme ne peut ressusciter sans avoir été régénére par le baptéme. En disant cela,
jen'ai pas en vue la reconstitution et la restauration du composé humain ; de toute fagon, la nature doit
s'y acheminer sous limpulsion de ses propres lois, selon le plan de sa structure, quelle recoive la grace
du baptéme ou qu'elle reste exclue de cette initiation. Je veux parler ici de la restauration qui amene a
létat bienheureux, divin, qui supprime toute souffrance. [..] Quant & ceux dont les passions se sont
invétérées et qui n'ont eu recours & aucun moyen deffacer la souillure, ni eau du sacrement, ni
invocation de la puissance divine, ni repentir qui les aurait amendés, de toute nécessité ceux-la doivent
recevoir eux aussi la place qui correspond a leur conduite. [Notez que Grégoire de Nysse associe ici le
baptéme a la repentance, ce qui sous-entend le crédobaptisme.] »

{36} [..] Or, le propre de l'activité divine est d' opérer le salut de ceux qui en ont besoin. Ce salut se réalise
par la purification effectuée dans ['eau. Celui qui a été purifié participera a ['‘état de pureté, et la pureté

véritable, c'est Dieu. Vous voyez comme la chose est simple en son principe, et facile a réaliser : la foi et



leau, la premiére laissée au pouvoir de notre volonté, l'autre un aliment commun. Mais le bien produit

est considérable : par la nous entrons dans la famille de Dieu. »

« La foi

{38} Ilne manque, je crois, & notre exposé, aucune des questions qui concernent le mystere chrétien, si
cen'est la question de la foi. [..] Seule, en effet, cette forme de génération [baptismale] a le pouvoir de
choisir ce quelle veut étre et d'étre ce qu'elle choisit. [Ci-dessus comme ci-dessous, Grégoire de Nysse
lie le baptéme & une décision motivée par une foi personnelle, ce qui implique le crédobaptisme.] »
{39} Dans les autres naissances, les étres doivent leur existence a limpulsion de leurs parents ; la
naissance spirituelle [simultanée au baptéme] dépend de la volonté de celui qui nait. Dans ce dernier
cas, le danger est de se tromper sur son intérét, puisque le choix est libre. Il est donc bon, je l'affirme,
que celui qui est responsable de sa propre naissance, commence par réfléchir pour savoir quel pere il
lui importe d'avoir, de qui il lui vaut mieux tenir sa nature ; car nous lavons dit, dans cette sorte de
naissance, on choisit librement ses géniteurs. [..]

L'effet de l'acte accompli dépend des dispositions intérieures de celui qui sapproche du sacrement ; s'il
reconnait le caractere incréé de la Sainte Trinité, il entre dans la vie ferme et immuable, tandis que s'il
se fait de la Trinité une idée fausse et voit en elle la nature créée, il renait a l'existence changeante, en
proie a laltération. »

Sources : Annette Maignan et Guillaume Bady, Grégoire de Nysse : Catéchése de la foi, Editions Migne,
Paris (lle-de-Fr.), 1978, p. 86-101, ainsi que Raymond Winling, Grégoire de Nysse : Discours
catéchétigue, Editions du Cerf, Paris (lle-de-Fr.), 2000, p. 125-130 pour la datation.

Grégoire de Nysse, Homélie de [ Epiphanie, aucune numérotation, ¢. 383 (traduction d’Adalbert-
Gautier Hamman, 1962) :

« Que signifie le baptéme ?

Le temps [de 'année] est donc revenu qui nous remet en mémoire les saints mysteres qui purifient
'homme et qui lavent l'ame et le corps de toute faute grave et nous rendent la beauté premiere que
Uartiste divin nous avait donnée en nous créant. Pour cette raison, vous qui avez gouté les richesses de

la foi, vous vous étes réunis ici comme le peuple consacré. [..] Le baptéme est donc purification des

péchés, rémission des dettes, source de renouvellement et d’'une nouvelle naissance. Cette naissance

est de lordre de lesprit qui échappe aux sens. Non point, comme limaginait grossierement le juif
Nicodéme, que le vieillard redevienne enfant, que les rides et les cheveux gris reprennent la fraicheur
de la jeunesse ou que 'homme rentre dans le sein de sa mere {Jean 3:4}, mais celui qui a vieilli sous le

poids d’une vie de péché, retrouve par une grace royale l'innocence de l'enfant. »



« L'eau et I'Esprit

Ce bienfait nous vient non par leau, car il est plus grand que la création entiére, mais par le
commandement de Dieu et la descente de ['Esprit qui viennent spirituellement nous apporter la liberté.
L'eau sert & signifier la purification. Nous avons l'habitude de laver nos corps de toute souillure ou
salissure au moyen de l'eau, nous 'employons donc a cette action sacrée afin d’exprimer sensiblement
la beauté intérieure. Plus profondément encore, nous allons analyser le sens de ce bain et puisant a la
source de 'Ecriture : A moins de naitre de l'eau et de U'Esprit, exige-t-elle, il n'est pas possible d’entrer
dans le royaume de Dieu {Jean 3:5}.

Pourquoi les deux ? Pourquoi 'Esprit ne suffit-il pas pour que le baptéme soit complet ? L'homme est
complet et non point simple, comme nous le savons [c-a-d qu'il a & la fois un corps et une ame]. A la
nature mixte de 'lhomme, et non point simple, correspondent les remedes pour sa guérison : pour le
corps qui est visible, l'eau, qui tombe sous le sens ; pour 'ame qui échappe aux sens, 'Esprit qui ne se
voit pas, que la foi appelle, et qui vient dans le mystere [c-a-d qui vient & travers le baptéme !].

Ne méprise donc pas le bain sacré, et que l'usage quotidien de l'eau ne te fasse pas sous-estimer son
prix. Ce qu’il opére est grand, et ses effets sont merveilleux. [..] Nous pouvons donc en déduire que l'eau,
qui n'est que de l'eau, renouvelle 'hnomme dans une naissance nouvelle, une fois quelle est investie de
la bénédiction de la grace. Si quelqu'un me rétorque et m’interroge pour savoir comment l'eau et son
initiation [c-a-d le baptéme] accomplissent la naissance nouvelle, je lui répondrai simplement:
expligue-moi la naissance selon la chair et je t'exposerai ce qui opére la naissance selon l'esprit. Tu
trouveras peut-étre une explication en disant: la semence est & l'origine de 'homme. Accepte donc

également notre explication : 'eau qui a été bénie purifie et illumine. »

« Pourquoi trois immersions

Mieux vaut ne pas scruter ce qui dépasse 'homme, mais rechercher plutdt ce que nous pouvons saisir.
Pourquoi l'eau purifie-t-elle ? Pourquoi trois immersions ? [..] Quel est le commandement du Seigneur
? Baptisez-les au nom du Pere et du Fils et du Saint-Esprit {Matthieu 28:19}. Pourquoi au nom du Pere ?
Parce quiil est le principe de toute chose. Pourquoi au nom du Fils ? Parce qu'il est louvrier de la
Création. Pourquoi au nom du Saint-Esprit ? Parce qu'il est l'achévement de toute chose. »

Source : Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme dapres les Peres de [’Eglise, p. 162-167.

Lo Qe le e e



22. Ambroise de Milan

Ambroise de Milan, Des Sacrements, § 1:15 puis 2:20 et 2:24, c¢. 380-391 (traduction de Bernard Botte,
1961) :

« {1:15} Qu'est-ce que cela [la guérison de Naaman le Syrien dans l'eau du Jourdain en 2 Rois 5] signifie
donc ? Tu as vu de l'eau. Cependant toute eau ne guérit pas, mais l'eau qui a la grace du Christ guérit. Il
y a une différence entre l'élément et la sanctification, entre l'acte et l'efficacité. L'acte s'accomplit avec
de l'eau, mais l'efficacité vient de l'Esprit-Saint. L'eau ne guérit pas si 'Esprit-Saint n'est descendu et n'a
consacré cette eau. » "’

« {2:20} On tademandé : < Crois-tu en Dieu le Pere tout-puissant ? > Tu as répondu : < Je crois >, et tu as
été baigné, c'est-a-dire enseveli. Une seconde fois on t'a demandé : « Crois-tu en notre Seigneur Jésus-
Christ et en sa croix ? > Tu as répondu : < Je crois >, et tu as été baigné, et par la tu as été enseveli avec
le Christ ? Car celui qui est enseveli avec le Christ ressuscite avec le Christ. On t'a demandé une troisieme
fois : < Crois-tu aussi en [Esprit-Saint ? > Tu as répondu : < Je crois >, et tu as été baigné une troisieme
fois, afin que ta triple confession détruisit les chutes répétées du passé. »

« {2:24} Tu as donc été baigné, tu t'es approché de l'évéque. Que t'a-t-il dit ? < Dieu le Pere tout-puissant,
a-t-il dit, qui t'a fait renaitre de l'eau et de [Esprit et qui t'a pardonné tes péchés, t'oint lui-méme dans la
vie éternelle. > Vois ou tu as été oint : dans la vie éternelle, dit-il. Ne préfere pas cette vie-ci a celle-la. >

Source : Bernard Botte, Ambroise de Milan : Des Sacrements - Des Mysteres - Explication du Symbole,

Editions du Cerf, Paris (Ile-de-Fr.), 1961, p. 85, 87 et 89.

Ambroise de Milan, Des Mysteres, § 11, 17,19 et 20, c. 387-391 (traduction de Bernard Botte, 1961) :

« {11} C'est l'eau ou la chair est plongée pour effacer tout péché de la chair. »

« {17} Cependant, sur le conseil et & l'instigation de ses serviteurs, il [= Naaman le Syrien, cf. 2 Rois 5]
accepta et se baigna. Et purifié a linstant, il comprit que la purification de chacun n'était pas le fait de
leau, mais de la grace. »

« {19} Je vois de l'eau que je voyais tous les jours : elles peuvent me purifier, ces eaux dans lesquelles je

suis souvent descendu sans etre jamais purifié ? Apprends par & que l'eau ne purifie pas sans [Esprit. »

7 Jean Daniélou traduit quant & lui: « Tu as vu leau. Mais toute eau ne guérit pas, mais leau qui a la grace du Christ guérit.
Autre chose est ['élément, autre la consécration ; autre chose est linstrument, autre l'opération. L'eau est l'instrument, mais

c'est [Esprit-Saint qui agit. L'eau ne guérit pas, si l'Esprit ne descend pas et ne consacre pas cette eau. » Cf. « Le symbolisme
des rites baptismaux », Dieu vivant : Perspectives religieuses et philosophigues (Editions du Seuil), N° 1, 1945, p. 35.



« {20} C'est pour cela aussi que tu as lu que trois témoins au baptéme ne font qu'un : l'eau, le sang et
'Esprit {1Jean 5:7-8}. Car si tuen retires un, iln'y a plus de sacrement du baptéme. Qu'est, en effet, leau
sans la croix du Christ, sinon un élément ordinaire sans aucune utilité pour le sacrement ? Et de méme,
sans eau il n'y a pas de mystere de la régénération. < A moins en effet d’'étre né de nouveau de l'eau et
de l'Esprit, on ne peut entrer dans le royaume de Dieu > {Jean 3:5}. Le catéchumeéne croit, lui aussi, en la
croix du Seigneur Jésus dont il est marqué ; mais s'il n'a pas été baptisé au nom du Peére et du Fils et du
Saint-Esprit, il ne peut recevoir la réemission de ses péchés ni puiser le don de la grace spirituelle. »
Source : Bernard Botte, Ambroise de Milan : Des Sacrements - Des Mysteres - Explication du Symbole,

p. 69,161, 165 et 167.

Ambroise de Milan, Sur Abraham, 8 2:11:78-84, c. 382-383 (traduction de Francoise & Jean-Claude
Gaven, 1999) :

« {78} Appelé a la perfection, Abraham recoit la promesse de la perfection : < Tout male chez vous sera
circoncis, soyez circoncis en votre chair > {Genese 17:10} ; mais la circoncision parfaite est spirituelle.
L’Ecriture l'enseigne quand elle dit : < Vous circoncirez la dureté de votre coeur > {Deutéronome 10:16}.
[..] Cest donc la circoncision intelligible du coeur et la circoncision sensible qui sont commandées : la
premiere dans sa réalité, la deuxieme comme signe.’ La circoncision est double puisqu'on recherche
lascese de 'ame et du corps. [..] Mais voici une interprétation plus profonde : l'esprit purifié et circoncis,
délivré de la volupté et des pensées superflues, fait revenir 'ame a la chasteté, lemplit de satisfactions
pures et la rend capable de fécondité spirituelle. »

« {79} La loi ordonne de circoncire U'enfant au huitieme jour {Genése 17:12}, précepte bien str mystique,
puisque c’est le jour de la résurrection ; c’est en effet le dimanche qu'est ressuscité le Seigneur Jésus. Si
donc le jour de la résurrection nous trouve circoncis et débarrassés du superflu de nos fautes, lavés de
toute souillure, purifié des vices du corps, si on meurt purifié, on ressuscitera purifié. Circoncis-toi donc
non pas dans la chair mais dans les vices charnels, circoncis non seulement ton serviteur, né dans ta
maison, mais aussi celui que tu as acheté {Genese 17:13}.

A reprendre les éléments un par un, sont nés a la maison les mouvements naturels [?], achetés, ceux

acquis par la raison et lenseignement.” Les uns et les autres, comme de jeunes pousses [au sens

'8 Theodosia Tomkinson traduit quant & elle cette phrase ainsi : « Therefore, circumcision of the heart is to be understood, and
perceptible circumcision of the flesh is enjoined : the one in truth, the other as a sign. » (Saint Ambrose of Milan : On Abraham,
Center for Traditionalist Orthodox Studies, Etna (Californie), 2000, p. 96.)

¥ Theodosia TomRinson traduit de maniere moins équivoque : « If ye refer to details, home-born slaves are natural passions,

those bought for a price are acquired by reasoning and instruction. » (Saint Ambrose of Milan : On Abraham, CTOS, p. 96.)



figuratif], on besoin d’étre débarrassés de leur luxuriance, pour ne pas se développer comme des
sarments stériles et faire de 'ombre aux branches fécondes. |..]

Le sens du mystere est en effet transparent. Les gens nés dans la maison sont les Juifs et ceux qui ont
été achetés sont les nations croyantes puisque ['Eglise a été rachetée au prix du sang du Christ. Donc
Juif comme Grec, quiconque a la foi doit se circoncire du péché pour étre sauvé. L'indigéene comme
l'étranger, le juste comme le pécheur, doivent étre circoncis par la rémission des péchés pour en arréter
les méfaits, car personne ne montera au royaume des cieux sinon par le sacrement du baptéme. Une
justice antérieure sera inutile si a la fin de la vie on abandonne la justice. [..] »

« {80} Nous pensons donc que ces vérités, dans la simplicité de leur expression, sont aisément
compréhensibles. [..] Ensevelissons-nous avec lui dans la ressemblance avec sa mort, pour mériter de
partager sa résurrection. Que notre vieil homme soit en méme temps attaché avec lui a la croix pour
détruire le corps du péché. »

« {81} La loi a soin opportunément d’ordonner la circoncision des males dés les premiers vagissements
de l'enfance, méme ceux nés dans la maison {Genese 17:10-13} : des 'enfance le péché, des l'enfance la
circoncision. Aucun moment ne doit étre exempt de la protection car aucun n'est exempt de faute.
L'enfant doit étre éloigné du péché pour ne pas étre souillé par le contact de l'idolatrie, ni saccoutumer
a adorer une idole, si & donner un baiser & une image, ni profaner la maison de son pére, ni attenter a
la piété. De plus, pour que personne ne s'enfle a se croire juste, & un age plus avancé Abraham recoit
Uordre de se faire circoncire. Donc ni vieillard converti, ni enfant de la maison n’est excepté, parce que
tout age est exposé au péché et se doit de recevoir le sacrement [de la circoncision du coeur]. »

« {83} [Plusieurs] sont troublés par le passage suivant ou le Seigneur a dit : < Le male qui n'aura pas été
circoncis, celui qui n"aura pas circoncis la chair de son prépuce, le huitieme jour, cette ame-la périra
[sic] & l'écart de sa famille, puisquelle a rompu mon alliance > {Genese 17:14}. On juge grave que la
négligence des parents puisse porter préjudice & un enfant de huit jours au point de voir périr son ame.
[..] On estime injuste que la faute du coupable entraine le chatiment de l'innocent, de punir linnocent
avec le coupable, d'infliger égalité de peine pour des responsabilités inégales. [..] »

« {84} Mais il me semble évident qu'il est clairement question de l'esprit de chacun. [L’esprit incirconcis
est susceptible d’étre] emporté par sa vigueur sexuelle et sa virilité. Voila pourquoi tout esprit qui n'aura
pas été circoncis contre les exces du corps et purifié par une offrande solennelle pour se dépouiller des
vices des passions, périra. Ce n'est pas la chair, est-il dit, qui périra, ce n’est pas 'homme, mais [ame
qui périra parce quelle aurait pu étre sauvée par sa purification : mais dépourvue de protection, rendue
plus faible par la souillure d’'un cceur incirconcis, elle n'a pas pu préserver le salut promis a son espece.

[.]



Quittant donc sa condition durable et innocente, le pécheur est mené & un état temporaire et coupable :
il doit attribuer a l'enfance de son esprit son imprudence et son intempérance ou sa négligence a
chercher la rémission de ses péchés. < A mois de renaitre de l'eau et de I'Esprit Saint, on ne peut entrer
dans le royaume de Dieu > {Jean 3:5}. Personne n'est excepté, ni l'enfant, ni la victime de quelque
empéchement.?® Les enfants peuvent bien connaitre la mystérieuse exemption de peine, jlignore s'ils
auront la gloire du Royaume. »

Source : Francoise Gaven et al., Ambroise de Milan : [Sur] Abraham, Editions Migne, Paris (ile-de-Fr.),

1999, p. 183-188.

Maints zélateurs modernes du pédobaptisme — tels que le papiste Olivier Chavarin, le luthérien Joachim
Jeremias et le presbytérien Maxime Georgel — plaident qu’Ambroise de Milan faisait l'apologie du
pédobaptisme dans quelques-uns des extraits de son ceuvre Sur Abraham cités ci-dessus. C'est sortir
ces passages hors de leur contexte. Pour commencer, cette ceuvre est d'abord et avant tout un
commentaire biblique sur Genese 12:27 4 18:16. Ensuite, Ambroise s'inspire fortement du commentaire
de lexégete juif Philon d’Alexandrie (c. -20-45) intitulé Questions sur la Genése. A I'imstar de Philon,
Ambroise fait une lecture tres allégorique (mais qui se veut chrétienne) du texte scripturaire. Enfin,
dans le cadre de cet allégorisme, Ambroise réinterprete lenfance comme signifiant limmaturité
spirituelle du croyant (peu importe son age) puis la circoncision physique comme pointant vers la
repentance, la régénération (via le baptéme par immersion) et la persévérance des saints. Nulle part
dans ces sections de commentaire Ambroise ne décrit ni ne prone le baptéme des bébés, mais il insiste
plutot sur la circoncision du coeur (Romains 2:28-29 ; Colossiens 2:11-13) de croyants en age de raison.
Ailleurs dans ce commentaire, Ambroise enseigne que le catéchuménat précede le baptéme (§ 1:7:59)
et que pleurer ses péchés est un prérequis au baptéme (8§ 1:9:87). Et comme nous lavons vu
précédemment, la liturgie baptismale de cet évéque de Milan présupposait le baptéme des professants
(Des Sacrements, § 2:20). Eu égard a ces circonstances, il est raisonnable de conclure que ce Pere de

['Eglise était crédobaptiste.

Lo e le e e

20 Traduction de Theodosia TomRinson : « [T]he sinner who should attribute to the infancy of his mind that he was heedless
and immoderate and did not obtain the remission of sins. [..] Surely, He [= Jesus in John 3:5] exempts none [from the
requirement of remission of sins], not the infant, not one hindered by any necessity » (Saint Ambrose of Milan : On Abraham,
CTOS, p.100).



23. Sirice de Rome

Patriarche Sirice de Rome, Lettre a [évéque Himérius de Tarragone, 10 février 385, § 2 (traduction de
la Fraternité sacerdotale Saint-Pierre) :

« Sans vouloir cependant amoindrir le respect sacré qui s'attache & Paques, nous [= Sirice] prescrivons
d’administrer sans délai le baptéme aux enfants qui, du fait de leur 4ge, ne peuvent pas encore parler,
ou aux personnes qui se trouvent dans une nécessité quelconque de recevoir le saint baptéme, de peur
gu’il ne s’ensuive un détriment pour nos ames si, par suite de notre refus de la fontaine du salut & ceux
qui le désiraient, certains mourants venaient a perdre le Royaume et la vie. Quiconque de méme se
trouve menacé d’'un naufrage, d'une invasion ennemie, ou de quelque maladie mortelle, qu’il soit admis,
aussitot qu'il le demande, au bénéfice de la réegénération sollicitée. L'erreur jusqu’ici dans ce domaine
doit suffire; & présent que tous les prétres s'en tiennent a la regle susdite, s'ils ne veulent pas étre
arrachés a la solidité du roc apostolique sur lequel le Christ a construit toute ['Eglise. »

Source : https://laportelatine.org/formation/maagistere/lettre-directa-ad-decessorem-a-leveque-

himere-385-sirice.

Patriarche Sirice de Rome, Lettre a [évéque Himérius de Tarragone, 10 février 385, § 8 (traduction du
compilateur du présent document) :

« Quiconque ayant été voué au service de I'Eglise des la petite enfance doit étre baptisé avant les années
de la puberté et joindre le ministere des lecteurs. »

Source : David Wright et al., Baptism, the New Testament and the Church, Sheffield Academic Press,
Sheffield (Yorkshire), 1999, p. 374-375.

Commentaire(s)

« Leur implication dans ['Eglise depuis la < petite enfance > (/nfantia) signifie que leurs parents
étaient chrétiens au moment de leur naissance (ou qu'ils le sont devenus peu de temps apres)
[et donc que le catéchuménat juvénile précédait le baptéme survenant apres 'age de raison].
Cela s'accorde certainement avec le contexte du IV°™ siecle dans lequel cette lettre fut écrite. »

Source : Andrew Messmer, « Infant Dedication in the Early Church », p. 66-67.

Lo e e e e


https://laportelatine.org/formation/magistere/lettre-directa-ad-decessorem-a-leveque-himere-385-sirice
https://laportelatine.org/formation/magistere/lettre-directa-ad-decessorem-a-leveque-himere-385-sirice

24. Jean Chrysostome

Jean Chrysostome, Sermon aux néophytes, § 1 et 4, Antioche, Paques 388, (traduction d’Adalbert-
Gautier Hamman, 1962) :

« {1} Dieu soit loué ! lui qui opere ces merveilles. Vois-tu combien multiple est la grace du baptéme ?
Certains n'y voient que la rémission des péchés, alors que nous avons pu aligner dix dons d’honneur.
Pour cette raison nous baptisons également les enfants en bas age, quand méme ils n‘ont point de
péchés [personnels], pour qu'ils recoivent la sainteté, la justice, la filiation, U'héritage, la fraternité du
Christ, pour qu'ils deviennent membres et demeure de ['Esprit-Saint. [..] {4} L'acte d’accusation a perdu
force de loi. Soyons donc vigilants, pour ne pas contracter une nouvelle dette. Il n’existe pas une
deuxiéme croix, il n'existe pas une seconde rémission par un second baptéme. Il existe bien une
rémission des péchés, mais non pas une nouvelle naissance [post-|baptismale. Soyons donc vigilants et
prudents. »

Sources : Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme dapres les Péres de [ Eglise, p. 213-214 et 219-220,
ainsi qu'Antoine Wenger, Jean Chrysostome : Huit catéchéses baptismales inédites, Editions du Cerf,

Paris (lle-de-Fr.), 1957, p. 22-23, 40 et 64-65 pour la datation.

Wenger traduit similairement la 3°™ phrase de § 1 (qu'il numérote § 6) comme suit : « C'est pour cette
raison que nous baptisons méme les petits enfants, bien qu’ils n'aient pas de péchés, pour que leur soit
ajouté la justice, la filiation, U'héritage, la grace d’étre freres et membres du Christ, et de devenir la

demeure du Saint-Esprit » (p. 154).

Lo e le e e

25. Théodore de Mopsueste

Théodore de Mopsueste, Homélies catéchétiques, §12:1 et 12:28, Antioche, c. 388-392 (traduction de
Tonneau & Devreesse, 1949, retouchée par Marcel Metzger, basée sur le manuscrit Mingana syr. 567
conserveé dans la Selly Oak Library & Birmingham) :

« {12:1} Puisque le temps du mystére (raza) est arrivé, et que vous allez, avec la grace de Dieu, recevoir

participation au saint baptéme, il faut désormais, et l'ordre l'exige, dire devant vous la vertu du mystere



et des (cérémonies) qui s’y accomplissent, et pourquoi se fait chacune d'elle, afin quayant appris quelle
est la cause de toutes, vous receviez avec grande charité ce qui aura lieu. »

« {12:28} C’est tout cela que nous obtenons en accédant au mystere, auquel nous nous présentons apres
la récitation du Credo, et dont il faut dire les raisons de ce qui précede le mystere. »

Sources : Raymond Tonneau et Robert Devreesse : Les Homélies catéchétiques de Théodore de
Mopsueste, Biblioteca Apostolica Vaticana, Rome (Latium), 1961, p. 325 et 367, reproduit avec

modifications par Marcel Metzger, L £glise dans [ Empire romain - Le culte,Vol. 2, p. 422.

Théodore de Mopsueste, Homélies catéchétiques, §12:0, 13:0 et 14:0, Antioche, c. 388-392 (traduction
de Tonneau & Devereesse, 1949) :

« {12:Préambule} Celui donc qui désire accéder au don du saint baptéme, qu'il se présente a U'Eglise de
Dieu. Il sera recu par celui qui est préposé a cela, selon l'usage établi que soient inscrits ceux qui
accedent au baptéme. Il s'informera de ses moeurs. Cet office est rempli, pour ceux qui sont baptisés,
par celui qu'on appelle < garant >. Or celui qui est préposé a cela inscrit dans le livre de 'Eglise et joint
dans le livre & ton nom celui aussi, soit du témoin, soit du < guide > de cette ville ou de cette < discipline
>. Est absolument requis l'usage (des services) de ceux quon nomme < exorcistes >. Il faut, quand on
plaide le proces, qu'en silence se tienne debout celui qui porte l'accusation. Or tu te tiens les mains
étendues, dans lattitude de celui qui prie, et tu gardes le regard abaissé. Pour cette raison, tu te
dépouilles de ton habit extérieur et te tiens pieds nus. Tu te tiens debout sur des tissus de poil. Ces jours-

l& tu recois ordre de t'occuper l'esprit avec les paroles du Credo. »

« {13:Préambule} De nouveau, vous vous tenez debout sur les cilices [= tissus de poil], pieds nus, ayant
enlevé votre vétement extérieur, et les mains étendues vers Dieu, comme dans l'attitude de la priére. Et
d’'abord sur les genoux : vous vous agenouillez, mais tout le reste du corps droit. Or tu dis : Je renonce a
Satan, & tous ses anges, a toutes ses ceuvres, & tout son service, a toute sa vanité et a tout son égarement
séculier ; et je m'engage par veeu, je crois et je suis baptisé [!] aunom du Pere, du Fils et de I'Esprit-Saint.
Ton genou étant posé a terre, mais le reste du corps droit, tu regardes au ciel et étends les mains dans
lattitude de la priére. Et le pontife [= prétre], portant des vétements de lin [égers et resplendissants, te
signe au front avec l'huile d’'onction et dit : Est signé Un tel au nom du Peére et du Fils et de I'Esprit-Saint.

Ton garant, se tenant derriere toi, étends une étole de lin sur ta téte, te reléve et te fait tenir droit. »

« {14:Préambule} Tu t'avances donc au saint baptéme, et d’abord tu dépouilles tout ton vétement ;
comme il faut, tu es oint tout entier de ['huile d'onction. Le pontife commence en disant : Est oint Un tel

au nom du Pére et du Fils et de UEsprit-Saint. Tu descends des lors dans leau sanctifiée par la



bénédiction du pontife. Le pontife debout approche la main, la pose sur ta téte et dit : < Est baptisé Un
tel aunom du Péere et du Fils et de l'Esprit-Saint > ; et il porte le méme ornement que précédemment. Or
le (pontife) pose la main sur ta téte et dit : < Aunom du Pere > ; et en méme temps qu'il parle, il te fait
enfoncer dans l'eau. S'il était permis de parler alors, tu dirais : Amen. Toi donc, tu t'immerges et reléves
la téte, tandis que le pontife de nouveau dit : < Et du Fils > ; et de la méme maniere, de la main il te dispose
a t'immerger. Et toi tu reléves la téte. Mais de nouveau le pontife dit : < Et de U'Esprit-Saint > ; et de la
méme maniére, de la main il te pousse et timmerge. Quand donc tu es remonté de &, tu revéts un
vétement tout entier resplendissant. Le pontife s'avance, sur le front il te signe et dit : < Est signé Un tel

aunom du Pere et du Fils et de 'Esprit-Saint >. »

Sources : Tonneau et Devreesse : Les Homélies catéchétiques de Théodore de Mopsueste, p. 321-323,
367-369 et 401-403, reproduit par Marcel Metzger, L £glise dans [ Empire romain - Le culte,Vol. 2, p.
423-424. Une autre traduction existe : Muriel Debié et al., Théodore de Mopsueste : Homélies

catéchétiques, Editions Migne, Paris (lle-de-Fr.), 1996, 324 p.

Commentaire(s)

«Ilya16 catécheses [de Théodore de Mopsueste] et les numéros 12 & 14 nous donnent une image
tres intéressante de la liturgie baptismale telle qu'elle était pratiquée vers la fin du IV*™ siecle.
[..] Notez que Théodore dit que le mode de vie du candidat au baptéme doit étre examiné avant
qu’ilne soit accepte pour le baptéme. [..] La description que fait Théodore de 'administration du
baptéme correspond largement au compte rendu donné par d’autres Péres de ['Eglise du [Ve™
siecle [c-a-d au crédobaptéme par immersion]. »

Source : Stander et Louw, Baptism in the Early Church, p. 169-171.

Lo Qe le e e

26. Augustin d’Hippone

Augustin d’'Hippone, Du baptéme contre les donatistes, § 4:23-25 (numéroté § 4:30-32 dans certaines
sources), c. 400 (traduction de Francois-David Burleraux, 1870) :

« {23/30} [..] De méme quand cette application corporelle du sacrement [baptismal] est faite a
quelgu’un, supposé que par une cause involontaire la piété intérieure lui soit réellement impossible [car

c’est un bébé], le salut n’en est pas moins pour lui une bienfaisante réalité. En effet, telle est la croyance



générale de l'Eglise universelle [sic : Augustin reconnait tacitement 'existence de crédobaptistes & son
époque, cf. sa Lettre 98 a [évéque Boniface, § 7] relativement au baptéme des enfants ; & cet age ils ne
peuvent ni croire de cceur pour la justice, ni confesser de bouche pour le salut ; & cet égard ils sont dans
une position pire que celle du larron [gracié] ; bien plus, il ne leur arrive que trop souvent, par leurs cris
et leurs larmes, de troubler la célébration du sacrement qui leur est conféré, et cependant il n'est
personne parmi les chrétiens qui ose douter de la validité de leur baptéme [sic !]. »

« {24/31} [..] De plus, pour se rendre compte de lefficacité du baptéme des enfants, il suffit de se
rappeler la circoncision de la chair, prescrite au peuple juif et imposée & Abraham lui-méme, quoiqu'il
et déja recu le bienfait de la justification. De méme, avant de recevoir le baptéme, Corneille n'était-il
pas déja orné des dons de UEsprit-Saint ? Cependant 'Apdtre nous dit en parlant d’Abraham lui-méme :
<Ilrecut la marque de la circoncision, le sceau de la justice de la foi >, lui qui avait cru par le cceur, et &
qui la foi fut imputée & justice {Rom. 4:11-13}. Pourquoi donc cet ordre qui lui est intimé de circoncire
désormais le huitieme jour tout enfant male {Gen. 17:9-14}, puisqu'il était impossible que cet enfant crit
par le coeur, et que sa foi lui fat imputée & justice ? N'est-ce point une preuve évidente que par lui-méme

ce sacrement était doué d’'une puissante efficacité ? Un ange nous en donne la preuve dans la personne

du fils de Moise ; en effet, avant que ce fils et été circoncis, et pendant que sa mere le portait dans ses
bras, Moise se vit menace par le Seigneur de lui Oter la vie ; Séphora circoncit aussitot l'enfant, et Moise
fut epargne {Exode 4:24}. De méme donc qu'Abraham jouissait déja de la justice de la foi, avant de
recevoir la circoncision, qui fut pour lui comme le sceau de cette justice de la foi ; de méme Corneille
recut d'abord la sanctification spirituelle dans le don du Saint-Esprit, et ensuite le sacrement de
regenération dans le bain du baptéme. Au contraire, Isaac, circoncis le huitieme jour apres sa
naissance, recut d'abord le sceau de la justice de la foi ; et comme dans la suite il imita la foi de son pere,
la justice dont il avait recu le sceau dans son enfance alla se développant sans cesse dans son cceur. Il
en est de méme pour nos enfants baptisés ; ils regoivent d’abord le sacrement de la régénération ; et,
pourvu qu’ils conservent la piété chrétienne, il Sopere en eux par la suite une véritable transformation,
dont le signe mystérieux a été appliqué sur leur corps. [..] De méme en est-il pour les enfants qui

meurent apres le baptéme : s'ils n'ont pas cru par le coeur pour la justice, s’ils n‘'ont pas confessé de

bouche pour le salut, ce n'est point par suite d’'une volonté mauvaise, mais uniquement a cause de la
faiblesse de leur age ; voila pourquoi nous devons croire que le Seigneur y supplée dans son infinie
miséricorde. Pour que la célébration du sacrement soit complete, d’autres, aunom de ces enfants [sic],
professent solennellement la foi ; et, comme ils ne peuvent répondre par eux-mémes, leur consécration
conserve toute sa validité [sic]. Il n’en serait pas de méme si un adulte catéchumeéne chargeait un autre

de répondre pour lui, quand il peut parler lui-méme. >»



« {25/32} Tout ce qui précede nous prouve clairement quautre chose est le sacrement du baptéme,
autre chose est la conversion du cceur. Ces deux choses concourent a la fois au salut de 'homme ;
cependant l'absence de ['une ne prouve pas nécessairement l'absence de l'autre, car si la conversion du
cceur manque aux enfants, le sacrement a manqué au ben larron [gracié], et Dieu supplée dans les uns
et dans les autres ce qui leur manque par un pur effet de la nécessité, et non de leur volonté. Au
contraire, si c’'est volontairement que l'une de ces deux conditions leur fait défaut, les péchés ne leur
sont point remis. »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-332/versions/du-bapteme-contre-les-

donatistes/divisions/188.

Augustin d'Hippone, Lettre 98 a [évéque Boniface, § 2, 5, 6 et 10, c. 408 (traduction de Francois
Poujoulat et al., 1962) :

« {2} Or, la régenération par la volonté d'autrui au profit de l'enfant qu'on présente est uniquement
lceuvre de Esprit qui est le principe de cette régéneration. Car il n'est pas écrit qu'il faut renaitre de la
ministres, mais par l'eau et ['Esprit-Saint {In 3:5}. C'est pourquoi 'lhomme, né du seul Adam, est réegeénere
dans le Christ seul par leau - signe extérieur de la grace - et par 'Esprit, qui la produit intérieurement
en brisant les liens du péché et en réconciliant avec Dieu ce qu’il y a de bon dans notre nature. L'action
divine de [Esprit régenérateur est donc commune aux parents qui présentent et & lenfant qui est
présenté et qui renait. C'est cette société qui dans un seul et méme Esprit rend profitable & lenfant la
volonté des parents. »

« {5} Certains présentent des enfants au baptéme, non point pour leur procurer la régenération
spirituelle, mais dans l'espoir de leur faire par-la conserver ou recouvrer la santé [physique] ; ne vous

en inquiétez pas ; ce nest pas ce défaut dintention religieuse de leur part qui peut empécher la

« {6} Ne pensez pas, je vous prie, que le lien du péché originel ne puisse étre rompu sans la présentation
par les parents de leurs enfants a la réception de la grace du Christ [c-a-d au baptéme]. Vous dites, en

effet, que < la faute leur ayant été transmise par les parents, c'est la foi des parents qui doit les justifier


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-332/versions/du-bapteme-contre-les-donatistes/divisions/188
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-332/versions/du-bapteme-contre-les-donatistes/divisions/188

___________________

petits délaissés et les présentent au baptéme. »

« {10} Cest pourquoi un enfant [ou plutot un bébé], sans qu'il puisse avoir encore une foi résidant dans
sa volonté, devient cependant fidele par le sacrement méme de la foi [?!]. On dit de lui qu'il est fidele
comme on répond qu’il croit, non pas par une affirmation de lintelligence, mais par la réception du
sacrement. Quand devenu adulte il commencera & savoir, il ne recevra pas le baptéme une seconde fois,
mais il le comprendra et s'unira & la vérité par sa propre volonté. Tant qu'il ne sera pas capable de cette

volonté personnelle, le sacrement suffira pour le défendre contre les puissances ennemies ; et telle en

est la vertu que, si un enfant baptisé meurt avant l'age de raison, il sera délivré, par la grace du Christ

et la charité de ['Eglise, de la condamnation entrée dans le monde & cause de la faute d'un seul homme. »

Source : Adalbert-Gautier Hamman, Le baptéme dapres les Peres de [ Eglise, p. 284, 287-288 et 291.

Augustin d’Hippone, £pitre a Marcellin alias Du mérite et de la rémission des péchés et du baptéme des
petits enfants, § 1:16 2 1:19 puis § 1:23, c. 412 (traduction de Louis Collery, 1869) :

« {1:16} Par suite, on peut affirmer avec vérité que les petits enfants qui meurent sans baptéme seront
placés dans la plus douce de toutes les damnations ; mais c'est adopter et propager une grosse erreur
que de publier qu'ils ne seront point damneés ; car [Apotre dit : < Pour un seul péché il y a un jugement de
condamnation > ; et il ajoute bientot apres : < Par la faute d'un seul tous les hommes tombent sous la
condamnation >. Ainsi encore, apres quAdam eut péché en désobéissant & Dieu, alors aussitot son
corps, déja mortel et animal avant sa chute, perdit aussi une grace [..]

Mais, de plus, un homme quelconque a-t-il recu sa naissance charnelle apres cette désobéissance de la
chair, et sous lempire de cette loi de péché et de mort ? Il aura besoin, par suite, de recevoir une nouvelle
naissance toute spirituelle, non-seulement pour arriver au royaume de Dieu, mais méme simplement
pour étre délivre de la damnation encourue par le péché. Ainsi, quand 'homme nait dans la chair, il est
atteint tout a la fois et du péché et de la mort du premier Adam ; mais aussi, quand il renait dans le
baptéme, il a part a la justice et & la vie éternelle du second Adam auquel il est uni. »

<« {1:17} Aussi faut-il s'épargner de trop grands efforts, quand il s'agit de réfuter ceux qui prétendent
que le baptéme est donné aux petits enfants pour leur remettre les fautes contractées par eux-mémes

en cette vie, et non pas celle qu'ils ont héritée d Adam. »



<« {1:18} Dautres adversaires émettent une opinion plus séduisante, ce semble, et plus digne d'étre
examiné et discutée. Ils disent que si l'on baptise les petits enfants au sortir du sein maternel, ce n'est
pas pour la rémission du péché, mais pour leur donner la naissance spirituelle qui leur manque ; [..] Or,
le salut éternel des petits enfants eux-mémes est-il possible sans cette régénération par le baptéme ?
Qui oserait l'affirmer, comme si Jésus-Christ n'était pas mort pour eux ? Si la maladie du péché d'origine
ne les a aucunement blessés, pourquoi la pieuse frayeur de leurs parents sempresse-t-elle d'accourir
au médecin Jésus et de les apporter pour recevoir ce sacrement du salut éternel ? Pourquoi ne dit-on
pas & ces parents dans ['Eglise méme : Enlevez d'ici ces petits innocents ; les personnes saines n'ont pas
besoin de médecin, mais bien les malades ; »

« {1:19} Voudrait-on s'imaginer qu'il faut apporter les petits enfants au baptéme par la raison que, sans
étre aucunement pécheurs, ils ne sont pas, non plus, du nombre des justes ? [..] Loin de nous une telle
pensée ! Au contraire [..] comme ils ne sont entachés encore d'aucun péché de leur vie personnelle, c'est
seulement la maladie originelle que guérit en eux la grace de celui qui les sauve par le bain de la
régénération. »

« {1:23} Ceux mémes qui n'ont aucun péché personnel a raison de leur age, ont contracté déja ce péché
originel, ils sont ainsi par nature enfants de colére ; [..] Car, qui oserait dire que Jésus-Christ ne soit pas
le Sauveur et le Rédempteur des enfants ? Et de quoi les sauve-t-il, s'il ne trouve en eux aucune maladie
de péché originel ? Comment les rachete-t-il, s'ils n'ont pas été vendus au péché, rien que par leur
naissance du premier homme ? Nallons donc pas, & notre fantaisie, promettre aux enfants aucune
sorte de salut éternel en dehors du baptéme de Jésus-Christ ; la divine Ecriture, qui ne fait point
semblable promesse, doit étre préférée a tout esprit humain. »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-

et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/2.

Augustin d’Hippone, £pitre a Marcellin alias Du mérite et de la rémission des péchés et du baptéme des
petits enfants, § 2:1 et 2:4, c. 412 (traduction de Louis Collery, 1869) :

« {2:1} Notre premier livre, cher Marcellin, me parait avoir suffisamment traité la question du baptéme
des petits enfants. On le leur donne, avons-nous dit, pour qu'ils arrivent non-seulement au royaume de
Dieu, mais plus simplement et d'abord au salut méme et a la vie éternelle, parce qu'il est impossible a
qui que ce soit d'acquérir ces deux derniers biens eux-mémes en dehors du royaume de Dieu et sans
lunion intime avec Jésus-Christ notre Sauveur : c'est en cette union seule qu'il nous a rachetés par son

sang. »


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/2
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/2

« {2:4} Aussi bien, la concupiscence est-elle comme une loi de péché qui persévere dans notre corps de
mort. Elle nait avec les petits enfants. Sont-ils baptisés ? Elle disparait comme tache et reste pour le
combat, sans poursuivre, comme un titre de condamnation, celui qui meurt avant la lutte. Ne sont-ils
pas baptisés ? Elle les enchaine comme des coupables, et les traine & la damnation en qualité d'enfants

de colere, guand bien méme ils mourraient en bas age. »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-

et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/112.

Augustin d’Hippone, £pitre a Marcellin alias Du mérite et de la rémission des péchés et du baptéme des
petits enfants, § 3:2, 3:4 et 3:12-13, c. 412 (traduction de Louis Collery, 1869) :

« {3:2} Alors, quiils [= les pélagiens] nous disent & leur tour quel avantage la justice de Jésus-Christ
procure aux petits enfants baptisés ? [E]Jux-mémes sont forcés de compter au nombre des croyants les
petits enfants des qu'ils sont baptisés ; eux-mémes doivent se soumettre ici a l'autorité partout reconnue
de la sainte Eglise [sic : Augustin reconnait l'existence de crédobaptistes & son époque, cf. § 3:8], qui ne
regarde pas comme indignes du nom de fideles ces petits néophytes auxquels, selon eux, la justice de
Jésus-Christ ne pourrait pas servir, sils n‘avaient pas la foi ! Mais, cette foi, comment lont-ils ? Par
transmission, évidemment, par ceux qui leur procurent la seconde naissance, par l'esprit de justice qui
inspire a ceux-ci de répondre pour eux. Donc aussi, et de la méme maniere, par transmission, par les
auteurs de leur premiere naissance, par la chair de péché, il leur arrive une tache dont leur vie
personnelle n'a pu se souiller par elle-méme. Ainsi, comme lesprit de vie en fait des fideles régenéres
en Jésus-Christ, de méme le corps de mort les avait engendrés pécheurs en Adam. |[..]

On nous fait remarquer, et l'on a raison, que la justice de Jésus-Christ ne peut servir qu'a des croyants,
et en méme temps lon avoue qu'elle sert toutefois aux petits enfants. Sans doute ; mais il suit de [a
nécessairement qu'il vous faut placer ces petits baptisés au nombre méme des croyants [sic], comme
aussi, logiquement, s'ils ne sont pas baptisés, ils se trouveront parmi les non-croyants, et par suite ils
n‘auront pas la vie [..] ils seront condamnés, puisque < celui qui croira et sera baptisé sera sauvé, et celui
qui ne croira pas sera condamné > {Marc 16:16}. »

{3:4} « Le baptéme nayant pas d'autre effet, pour les petits enfants, que de les incorporer a [Eglise,
c'est-a-dire de les associer au corps de Jésus-Christ et & ses membres, il est donc manifeste que si ce
sacrement ne leur est pas confére, ils appartiennent a la damnation ; or, ils ne pourraient étre damnés
sils n‘avaient certainement aucun péché ; et comme leur 4ge n'a pu contracter de fautes qui leur soient
personnelles, une vérité nous reste seule [..] c'est que les petits enfants contractent en naissant le péché

originel. [..] Ces oracles et d'autres, que jomets de citer, resplendissent de toute la divine lumiere et


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/112
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/112

simposent avec toute la certitude de lautorité divine ; et par eux, que proclame la vérité méme, sans la
moindre équivoque possible ? C'est que non seulement les petits enfants non baptisés ne peuvent entrer
dans le royaume de Dieu, mais que méme ils ne peuvent posséder la vie éternelle, séparés qu’ils sont du
corps de Jésus-Christ, puisque pour les y incorporer, il faut les imprégner des eaux du sacrement de
baptéme. Quatteste encore la vérité, sans ombre de doute et d'hésitation ? Cest que, si des mains
pieuses apportent ces petits enfants & Jésus [= les baptisent], c'est-a-dire au Christ Sauveur et médecin,
un seul motif détermine cet empressement : c'est de les faire guérir de la peste du péché, en leur
appliquant le remede du sacrement de Jésus. »

« {3:12} Quelle que soit la sanctification dont il s'agit ici [en 1 Corinthiens 7:14], elle n'avait pas le pouvoir
de faire des chrétiens ni de remetire les péchés sans les sacrements qui, seuls, par la loi du Christ et de
['Eglise, peuvent produire des fideles. Non : ni les époux infideles, malgré leur union si intime avec des
conjoints si Saints et si fideles qu'on les suppose, ne sont pour cela purifiés de liniquité qui sépare du
royaume de Dieu et entraine & la damnation ; ni les petits enfants, malgré leur naissance de parents si
saints et si fideles quon le voudra, ne sont absous de la tache du péché originel, & moins quils n‘aient
ete eux-memes baptisés en Jésus-Christ. C'est surtout leur cause que nous devons plaider, avec d'autant
plus de zele qu'ils peuvent moins la défendre eux-mémes. »

« {3:13} Mais si c'est pour nous une loi de porter secours aux orphelins, combien plutdét devons-nous
prendre courageusement en main la cause des petits enfants ? Hélas ! jusque sous la puissance de leurs
parents ils resteraient plus délaissés et plus malheureux que les orphelins mémes ; car on leur
refuserait la grace de Jésus-Christ alors qu'ils ne peuvent limplorer encore par eux-mémes. »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-

et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/208.

Augustin d'Hippone, Sermon 176, § 2, c. 412 (traduction de Louis Villette, 1967) :

« Que dire des petits enfants, s'ils sont affectés par Adam ? Ils sont portés a [Eglise, et s'ils ne peuvent

______________________

faveur, comme ils ont été accablés par le péché d'autrui dans leur faiblesse. »
Source : Louis Villette, « Le baptéme des enfants : Dossier et interprétation », La Maison-Dieu - Revue

détudes liturgiques et sacramentelles (Conférence des évéques de France), N° 89, 1967, p. 39-40.


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/208
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-342/versions/du-merite-et-de-la-remission-des-peches-et-du-bapteme-des-petits-enfants/divisions/208

Augustin d'Hippone, Lettre 192 a Mercator, § 3 & 4, c. 418 (traduction de Francois Poujoulat, 1864) :

« {3} Ceux que nous nous efforcons de faire rentrer dans la voie ne se sont pas peu rapprochés de la
vérité dans la question du baptéme des enfants, lorsquils ont avoué que les nouveau-nés croient dans
les enfants ne croient pas a la rémission des péchés comme s'opérant en eux, puisqu'ils les supposent
sans péché ; mais, que recevant le baptéme par lequel les péchés s'effacent, ces enfants croient que la
rémission qui ne se produit pas en eux se produit dans les autres, et lorsque les novateurs disent que
ces mémes enfants ne croient pas d'une maniere mais qu'ils croient d'une autre, ils ne nient pas qu'ils

croient. [..]

_____________________________

par lincrédulité d'autrui, ils ne verront pas la vie, mais la colére de Dieu demeure sur eux. L'Ecriture ne
dit pas que la colere arrive sur eux, mais quelle y < demeure > ; parce quelle se trouvait en eux des
lorigine. »

« {4} [..] Si nos adversaires nous accordent que les enfants croient, nous ne leur appliquerons pas
seulement cette sentence : < Celui qui n‘aura pas été réegenere par l'eau et [Esprit n'entrera pas dans le
royaume des cieux > {Jean 3:5}, mais nous leur appliquerons encore ces autres paroles qui sont
également du divin Maitre : < Celui qui croira et sera baptisé sera sauvé ; celui qui ne croira pas sera
condamné > {Marc 16:16}. Puisqu'ils avouent que les enfants baptisés croient, ils ne peuvent pas mettre
en doute que ceux qui ne croient pas soient condamnés ; et des lors qu'ils osent dire encore, s'ils le
peuvent, que Dieu condamne avec justice des enfants sans souillure originelle et qui ne sont point
atteints par la contagion du péché ! »

Source : https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-262-2/versions/lettres-de-saint-augustin/divisions/1870.

Augustin d’Hippone, Traité 80 sur ['Evangile selon Jean, § 3, c. 419 (traduction de Louis Villette, 1967) :
« D'oltvient a l'eau une telle puissance qu'elle touche le corps et purifie le coeur, sinon par l'action de la
Parole, non parce qu'elle est dite mais parce qu'elle est crue [par les baptisants]. Dans cette Parole, autre
chose est le son qui passe, autre chose est la vertu qui demeure. Car c'est cette Parole de foi que nous
préchons, dit [Apotre. (..) Cette Parole de foi & une telle valeur dans ['Eglise de Dieu, que par celui qui
croit, qui offre, qui bénit, qui ondoie, elle purifie lenfant méme tout petit, bien qu'il soit encore incapable
de croire [!] pour la justice et de confesser [!] la foi pour le salut. »

Source : Louis Villette, « Le baptéme des enfants : Dossier et interprétation », p. 41.


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-262-2/versions/lettres-de-saint-augustin/divisions/1870

Augustin d'Hippone, De [ 4me et de son origine, § 2:17, c. 419-420 (traduction de Francois-David
Burleraux, 1869) :

« Les conciles et le siege apostolique ont justement condamné les pélagiens parce quils soutenaient
quen dehors du royaume des cieux les enfants morts sans baptéme jouissent du repos et du salut. Ces
nouveaux hérétiques n'auraient pas émis cette erreur, sils n‘avaient pas nié lexistence du péché
originel, dont la rémission ne pourrait sopérer que par le sacrement de baptéme. Or, voici un auteur
[Vincent Victor, un écrivain romain actif en Maurétanie césarienne (actuelle Algérie) au début du IV
siecle] qui soutient, comme catholique, l'existence du péché originel dans les enfants, et qui cependant
soutient que ces enfants peuvent étre justifiés sans le baptéme, les envoie miséricordieusement en
paradis apres leur mort, et apres la résurrection les introduit plus miséricordieusement encore dans le
royaume des cieux. [..] Que la vérité redise donc dans la personne du Verbe incarné : < Si quelqu'un ne
renait de l'eau et du Saint-Esprit il n'entrera pas dans le royaume des cieux ! > {Jean 3:5}. Pour nous

montrer que celui qui n'a pas repris naissance dans le bain de la foi chrétienne n'a pas & espérer la

rémission du péché originel, lapdtre sécrie : < Par le péché d'un seul tous les hommes ont été
condamnés > {Rom. 5:18}. Contre cette condamnation le Sauveur proclame quiln'y a qu'un seul remede

pour le salut : < Celui qui croira et sera baptisé sera sauve, mais celui qui ne croira pas sera condamné

subiraient la condamnation attirée sur toute 'humanité par un seul homme. Et cependant, malgré des
oracles aussi manifestes, voici que, s'inspirant d'une vanité sans entrailles, plutot que [d'une croyance]
miséricordieuse, votre docteur s'écrie : Non-seulement les enfants ne sont pas condamnés, quoiqu'ils
naient été plongés dans aucun bain de la foi chrétienne pour y trouver la rémission de leur péché
originel, mais aussitot apres leur mort ils jouissent temporairement de la félicité du paradis, et apres la
résurrection ils golteront tous les délices du royaume des cieux. Se peut-il une doctrine plus
manifestement opposée aux principes les plus fondamentaux de la foi catholique ? »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-345/versions/de-lame-et-de-son-origine/divisions/55.

Augustin d’'Hippone, Réfutation de deux lettres des pélagiens, § 1:22-23, c. 420-421 (traduction de Jean-
Baptiste Raulx, 1869) :

« {22} < Nous confessons >, disent-ils [les pélagiens dirigés par Julien & Rome], < que la grace de Jésus-
Christ est nécessaire a tous, a aux grands et aux petits, et nous anathématisons ceux qui soutiennent

gu'un enfant né d'un pere et d'une mere chrétiens ne doit pas étre baptisé >. Nous savons fort bien que


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-345/versions/de-lame-et-de-son-origine/divisions/55

le sens que vous donnez a ces paroles n'est pas celui de saint Paul, mais celui de l'hérétique Pélage. Oui,
sans doute, vous préchez la nécessité du baptéme pour les enfants, mais uniquement comme moyen,
non pas de recevoir la rémission des péchés, mais d'entrer dans le royaume des cieux. En dehors du
royaume de Dieu vous leur attribuez un séjour de salut et de vie éternelle, lors méme qu'ils seraient
morts sans baptéme. Vous ne tenez donc aucun compte de ces paroles : < Celui qui croira et sera baptise,

sera sauve, mais celui qui ne croira pas, sera condamné > {Marc 16:16}. Voila pourquoi dans la véritable

larémission dans le baptéme. [..] D'un autre coOté, si, forcés par l'évidence évangélique, vous vous sentez
réduits & avouer que les enfants qui viennent & mourir ne peuvent avoir ni le salut ni la vie éternelle, &
moins quiils ne soient baptisés ; cherchez ce qui peut contraindre les enfants morts sans baptéme a
subir le supplice de la seconde mort, selon la sentence de Celui qui ne damne jamais qui que ce soit qu'il
ne l'ait mérité ; cherchez, dis-je, et vous trouverez pour unique cause celle que vous repoussez de toutes
vos forces, le péché originel.

{23} < Nous ordonnons également >, dit-il [le pélagien Julien & Rome], < ceux qui soutiennent que le
baptéme n'efface pas tous les péchés, car nous savons qu'une purification complete est produite par
nos mysteres >. Ce langage est aussi le notre ; mais nous disons ce que vous ne dites pas, & savoir que
par le baptéme les enfants sont délivrés des liens de la premiére naissance et d'un malheureux héritage.
Voila pourquoi vous devez vous regarder comme séparés du sein de ['Eglise, au méme titre que tous les
autres hérétiques, car ce que vous, niez, [Eglise l'enseigne de toute antiquité [sic]. »

Source : https://bRv.unifr.ch/fr/works/cpl-346/versions/refutation-de-deux-lettres-des-

pelagiens/divisions/64.

Commentaire(s)

« Le conflit entre Augustin et Pélage a fait rage lorsque ce dernier s'est mis & enseigner que
homme n'était pas entaché par le péché originel et qu’il était donc libre de choisir le bien.
Augustin [..] enseignait que le baptéme était incontournable pour laver les péchés commis
auparavant. La régenération par le baptéme et le baptéme des enfants [c-a-d des bébés] ont
[ensuite] rapidement fait partie des enseignements [quasi-unanimes] de Eglise. »

« Augustin [..] enseignait que le péché originel et ceux commis avant le baptéme étaient lavés
grace a ce rite. C'est la raison pour laquelle il était favorable au baptéme des enfants [ou plutdt
des bébés]. »

Source : Paul Enns, /ntroduction a la théologie, p. 430 et 452.


https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-346/versions/refutation-de-deux-lettres-des-pelagiens/divisions/64
https://bkv.unifr.ch/fr/works/cpl-346/versions/refutation-de-deux-lettres-des-pelagiens/divisions/64

« N'est-ce pas par la foi d'un autre que 'enfant est sauvé du péché d’'un autre ? On aurait pu
chercher dans la foi des parents le fondement de futilité du baptéme, mais Augustin rejeta cette
explication, qui pouvait rendre labile [= sujet & faillir] le salut de l'enfant dont les parents sont
instables dans la foi. Le baptéme vaut plutot par la foi de la communauté entiere et, plus
précisément, par lavie de la société des fideles, c’est-a-dire de la communauté animée de l'Esprit
grace a la foi et & la charité ; le baptisé est noué a elle par les liens de UEsprit. »

Source : Jean Giblet et al., Le baptéme : Entrée dans lexistence chrétienne, Presses

universitaires Saint-Louis-Bruxelles, Bruxelles (Brabant), 1983, p. 73-90, par. 31.

« A partir du I®™ siecle, la conception du baptéme changea graduellement. Lidée que le
sacrement fonctionne plus ou moins magiquement gagna toujours plus de terrain. Méme
Augustin promouvait cette vision dans une certaine mesure, bien qu'il considérait que la foi et la
repentance étaient des conditions nécessaires au baptéme dans le cas des adultes. Dans le cas
des bébés, toutefois, il semble avoir assumé que les sacrements étaient efficaces ex opere
operato[comme dans le catholicisme romain !]. Il maintenait que les enfants qui meurent sans
étre baptisés sont perdus, et que dans le cas de ceux qui sont baptisés, la foi de ['Eglise,
représentée par les parrains [!], peut étre acceptée comme étant celle de 'enfant. De surcroit, il
soutenait que dans tous les cas, le baptéme imprime sur U'enfant un caractere indélébile en vertu
duquel il appartient de droit & Christ et son Eglise. »

Source : Louis Berkhof, The History of Christian Doctrines, Banner of Truth, Edimbourg
(Lothian), 1969, p. 248.

Lo e le e e

27. Jérome de Stridon

Jérome de Stridon, Dialogues contre les pélagiens, § 3:18-19, c. 415-417 (traduction de Jean-Francois
Bareille, 1878) (c’est une discussion fictive entre un hérétique, Critobule, et un catholique, Atticus) :

« {18} [Critobule :] Dites-moi, je vous prie, et cest ma derniere question : Pourquoi baptise-t-on les
enfants qui viennent de naitre ?

[Atticus :] Afin que les péchés leur soient remis dans le baptéme.

[Critobule :] Quels péchés ont-ils donc commis ? Délie-t-on celui qui n'est pas lié¢ ?



[Atticus :] C'est moi que vous interrogez ? C'est la trompette évangélique, le Docteur des nations, le vase
d'or qui resplendit dans tout lunivers qui va répondre : < La mort a régné depuis Adam jusqu'a Moise,
meéme dans ceux qui ne péchérent pas, a la similitude de la prévarication d Adam, qui est la figure de
lavenir. > {Rom. 5:14, mal traduit vers la fin}. — Il dit, objecterez-vous, quil y en a qui ne péchérent pas.
— Entendez qu'ils ne commirent pas le péché quAdam commit en désobéissant, dans le paradis, au
commandement de Dieu. Enfin, tous les hommes sont liés au péché ou a cause de notre premier pere
Adam, ou en leur propre nom. Celui qui vient de naitre est débarrasseé par le baptéme du lien originel.

Celuiquialage deraison est délivré par le sang de Jésus-Christ et du péché originel et des siens propres.

Et n'allez pas croire que jexprime & un sentiment d'hérétique [sic : Jérome/Atticus exprime assurément
ici un sentiment d'hétérodoxe !] : le bienheureux martyr Cyprien, dont vous vous vantez d'étre [émule
dans linterprétation des témoignages de [Ecriture, dans la lettre quil écrit & 'évéque Fidus pour

recommander le baptéme des petits enfants, s'exprime ainsi :

< Si méme aux plus grands coupables et a ceux qui offensent Dieu depuis bien longtemps, lorsqu'ils
reviennent ensuite a la foi, la rémission des péchés est accordée, et si personne n'est exclu du baptéme
et de la grace, combien plus ne doit-on pas en exclure l'enfant qui, venant de naitre, n'a commis aucun
péché, si ce n'est que, né d’Adam selon la chair, il a contracté, par son origine, la souillure contagieuse
de la mort antique ? Il a droit & recevoir d'autant plus la rémission des péchés, que ce ne sont point ses
propres pechés qui lui sont remis, mais la faute d'autrui. C'est pourquoi, tres-cher frere, lavis de notre
assemblée a été que nous ne devons exclure personne du baptéme et de la grace de Dieu, qui est
miséricordieux, clément et plein de sollicitude pour tous. Il faut observer et maintenir cette regle &
légard de tous, et surtout y étre fidele, croyez-le, a l'égard des enfants récemment venus au monde, qui
sont d'autant plus dignes de notre secours pour obtenir la miséricorde divine, que gémissant et pleurant

des qu'ils sont hors du sein maternel, tout ce qu'ils font est une priere [!]. >

{19} Un saint homme, l'éloquent évéque Augustin, avait dédié nagueres & Marcellin, qui fut ensuite,
malgré son innocence, mis & mort par les hérétiques, sous le prétexte de complicité avec le rebelle
Héraclien [usurpateur romain, 7 413], deux livres sur la nécessité de baptiser les enfants, qui sont
dirigés contre votre hérésie, quand vous prétendez que le baptéme est donné aux enfants, non pour la
réemission des péchés, mais pour leur ouvrir l'entrée du royaume des cieux, selon ce qui est écrit dans
['Evangile : < Nul ne peut entrer dans le royaume des cieux, & moins d'avoir été régénéré par l'eau et

['Esprit saint. > {Jean 3:5} [..]



Jem'arréterai donc a cet argument, pour conclure : Ou vous devez publier un nouveau symbole, d'apres
lequel vous baptiserez les enfants pour le royaume des cieux, apres le Pere et le Fils et le Saint-Esprit ;
ou bien, si vous n‘admettez qu'un seul baptéme pour les enfants et pour les autres ages, convenez qu'on
baptise aussi les enfants pour la rémission des péchés, a la suite de la prévarication dAdam. Si la
rémission des péchés étrangers vous parait injuste, comme inutile & celui qui n'a point péché, passez au
camp de votre préféré (Origene), qui avance que les fautes passées et anciennes sont effacées dans le
baptéme ; vous étes & sa remorque pour tant d'autres doctrines, que vous pouvez également suivre son

erreur en ce cas [sic : le pédobaptisme est justement une erreur d’Origene !]. »

Source : Jean-Francois Bareille, (Fuvres completes de saint Jérome, Tome 3, Louis Vives Libraire-
Editeur, Paris (lle-de-Fr.), 1878, p. 261-262. Lorsque le baptisé est un professant, Jérome de Stridon

attache aussi le baptéme a la régénération baptismale (cf. méme ceuvre, § 3:15, p. 258-259).

Lo e le e e

28. Cyrille d’Alexandrie

Cyrille d’Alexandrie, Commentaire sur [ Evangile selon Jean, § 11:26, c. 425-428 :

<« [When anewborn infant is brought to church] either to receive the chrism of the catechumenate [via
imposition of hands] or the (chrism) at the consummation of holy baptism, the one who brings the child
says “amen” on its behalf. »

Source : David Maxwell et al., Ancient Christian Texts - Cyril of Alexandria : Commentary on John,

Vol. 1, IVP Academic, Downers Grove (Illinois), 2013, p. 88.

Commentaire(s)

« Cyrille discute de deux possibilités pour les bébés nés de parents chrétiens. Bien qu'il ne soit
pas clair si, avec la deuxieme option, Cyrille dise que les parents qui présentent leurs enfants au
baptéme le font en vue d'un baptéme de bébé [régulier/normatif] ou d’'un baptéme d’'urgence
[exceptionnel], la premiére option suppose que ce ne sont pas tous les parents qui présentent
leurs bébés au baptéme, quel qu'il soit. »

Source : Andrew Messmer, « Infant Dedication in the Early Church », p. 67.



Un extrait plus substantiel de ce passage — qui est un commentaire sur la profession de foi de Marthe
de Béthanie précédant la résurrection de Lazare en Jean 11:25-27 — est traduit en francais par l'agent
conversationnel Grok depuis la traduction anglaise de Thomas Randell parue en 1885 :

« Néanmoins, il est nécessaire de savoir que nous faisons la confession de notre foi a Dieu, bien que
nous soyons interrogés par des hommes, je veux dire ceux dont le lot est de servir dans les choses
sacrées, quand nous disons le “Je crois” a la réception du Saint Baptéme. [...] Et nous devons observer
que, comme Lazare gisait mort, en quelque sorte au nom de celui-ci, l'assentiment & la foi est demandé
a la femme {c-a-d Marthe}, afin que le type en cela aussi ait force dans les Eglises ; car quand un
nouveau-né est apporté, soit pour recevoir le chréme du catéchumeénat, soit celui de l'état complet
[chrétien] au Saint Baptéme, la personne qui l'apporte répete a voix haute [“Amen” en son nom. Et au
nom de ceux qui sont assaillis par une extréme maladie, et qui pour cette raison vont étre baptisés,
certaines personnes font la renonciation [& Satan] et la déclaration d'attachement [au Christ], par un
acte de charité prétant pour ainsi dire leurs voix & ceux qui sont handicapés par la maladie : une chose
que nous voyons avoir été faite dans le cas de Lazare et de sa sceur [sic]. »

Lien de partage : https://grok.com/share/bGVnYWNS 3f00647a-d8¢6-4926-9273-f1346d0d8129.

Source du texte anglais : Thomas Randell, Commentary on the Gospel According to S. John by S. Cyril

Archbishop of Alexandria, Vol. 2, Walter Smith, Londres (G.-B.), 1885, p. 119-120.

Tel quil appert de cet extrait plus volumineux, il est clair que Cyrille d’Alexandrie réfléchit & l'intérieur
de la mentalité pédobaptiste patristique ou la foi d'un chrétien quelconque peut se substituer par magie
a la foi inexistante d’'un nourrisson quelconque. On peut donc raisonnablement catégoriser Cyrille de
pédobaptiste. Toutefois, & l'instar de Sirice de Rome, la méme figure patristique dont les écrits nous

informent qu'il était pédobaptiste nous apprend aussi que ce pédobaptisme ne faisait pas lunanimité.

Lo Qe le e e


https://grok.com/share/bGVnYWN5_3f00647a-d8c6-4926-9273-f1346d0d8129

Nombreux crédobaptémes de chrétiens professants issus

de familles chrétiennes au IVeme siécle

Aux [11°m et V™ siecles, on recense une multitude d’enfants nés de parents chrétiens n‘ayant pas été
baptisés a leur naissance (pédobaptéme) mais plutdt lorsqu’ils étaient conscients de la sacralité de ce
rituel et consentants & y participer (crédobaptéme) :

« Novatien de Rome fut baptisé a l'age adulte vers 230-240 ;

- Basile de Césarée-en-Cappadoce fut baptisé & 27 ans en 356 ;

- Grégoire de Nazianze fut baptisé & 29 ans en 358 (il était fils d’'un évéque, Grégoire 'Ancien, qui

eut avec son épouse Nonna une fille, Gorgonie, et un 2°™ fils, Césaire de Nazianze, qu'ils ne firent

pas baptiser a la naissance non plus) ;

« Jean Chrysostome fut baptisé vers 18-20 ans vers 363-365 ;

- Jérdme de Stridon fut baptisé 819 ans en 366 ;

« Rufin d’Aquilée fut baptisé a 25 ans en 370 ;

« Ambroise de Milan fut baptisé & 34 ans en 374 ;

- Satyr de Milan fut baptisé vers 35-39 ans entre 375 et 378 ;

- Théodose le Grand fut baptisé 4 33 ans en 380 ;

« Augustin d’Hippone fut baptisé & 33 ans en 387 ;

« Paulin de Nole fut baptisé a 36 ans en 389.

Sources : Eusebe, Histoire ecclésiastique, § 6:43:13 ; Augustin, Confessions, 8 1:11:18 ; Kuen, Le baptéme
hier et aujourdhui, p. 199 ; Messmer, « Infant Dedication in the Early Church », p. 63 ; Hamman,
Dictionnaire des Peres de [ Eglise, Editions Desclée de Brouwer, Paris (ile-de-Fr.), 1977, p. 154, 172-173,
230 et 232 ; Angelo di Berardino (dir.), Dictionnaire encyclopédique du christianisme ancien, Tome 2,
Editions du Cerf, Paris (Ile-de-Fr.), 1990, p. 1777-1778, 1954-1955 et 2248 ; Norskov Olsen, « How the
Doctrine of Baptism Changed », Ministry (GCSDA), juillet 1978, p. 14 ; https://www.encyclopedia.com/

religion/encyclopedias-almanacs-transcripts-and-maps/satyrus-milan-st ; Joachim Jeremias, /nfant

Baptism in the First Four Centuries, Westminster Press, Philadelphie (Pennsylvanie), 1962, p. 87-88.

Lo e le e e



Renseignements additionnels sur la transition graduelle

du crédobaptisme au pédobaptisme en Antiquité tardive

« En 392, l'empereur [chrétien] Valentinien Il [fils du nicéen Valentinien I*" et de l'arienne Justine], agé
de dix-sept ans [ou de vingt-et-un ans], est assassiné ; saint Ambroise eut la charité d’affirmer a ses
sceurs [Justa et Grata] que, bien que non baptisé, il pouvait aller au Paradis. A cette époque coexistait
déja, a coté du baptéme des adultes, celui des nouveau-nés; [..] lempereur Théodose, issu d'une famille
chrétienne, fut baptisé a l'age de trente-trois ans [en 380] pour cause de grave maladie. »

Sources : Paul Veyne, Quand notre monde est devenu chrétien (312-394), Editions Albin Michel, Paris
(lle-de-Fr.), 2007, p. 95-97 ; https://sourceschretiennes.org/collection/SC-630 ;
https://ehne.fr/fr/node/22437.

« A cette époque [au tournant du V™ siecle] appartient aussi notre premiere preuve avérée du baptéme
d’'un bébé issu de la famille de César, Théodose Il ([qui régna officiellement en] 408-450), né en octobre
401, baptisé peu de temps apres sa naissance. »

Source : Jeremias, /nfant Baptism in the First Four Centuries, p. 95.

« Baptémes de cing a quinze ans. — Adéodat, fils naturel de saint Augustin, fut baptisé a quinze ans [en
meéme temps que son pere a Milan en 387] ; le fils de l'empereur [homéen]| Valens, [Valentinianus
Galatus] a six ans [ou peut-étre plutdt vers quatre ans immédiatement avant son trépas vers 370] ;
[le futur roi des Francs] Clotaire I, & sept ans [a Paris en 591] ; sainte Odile [de Hohenbourg], & douze
ans [a Baume-les-Dames en 672] ; Pépin, fils de Charlemagne [Pépin le Bossu ou Pépin d’ltalie ?], & cinq
ans. »

Source : Jules Corblet, Histoire dogmatique, liturgique et archéologique du sacrement du baptéme,

Tome 1, Société générale de librairie catholique, Paris (ile-de-Fr.), 1881, p. 493.

Lo e le e e


https://sourceschretiennes.org/collection/SC-630
https://ehne.fr/fr/node/22437

