
	 1 

L’ORDRE DU SALUT EN 
THÉOLOGIE RÉFORMÉE 

 

La Bible enseigne qu’il y a un ordre, une séquence précise, dans la façon dont opère le salut : « Ceux 

qu’il a connus d’avance, il les a aussi prédestinés à être semblables à l’image de son Fils, afin que le Fils 

soit le premier-né de beaucoup de frères. Et ceux qu’il a prédestinés, il les a aussi appelés ; et ceux qu’il 

a appelés, il les a aussi justifiés ; et ceux qu’il a justifiés, il les a aussi glorifiés. » (Romains 8:29-30) 

 

« Divers théologiens ont attribué des termes spécifiques à certaines de ces étapes [du salut] et les ont 

souvent classées selon l'ordre dans lequel ils pensent qu'elles se succèdent dans notre vie. Cette liste des 

événements par lesquels Dieu applique le salut à notre vie est appelée l'ordre du salut, désigné parfois 

par son nom latin ordo salutis. [...] 

 

1. L'élection (Dieu choisit ceux qui seront sauvés) 

2. L'appel de l'Évangile (la proclamation du message de l'Évangile) 

3. La régénération (la nouvelle naissance) 

4. La conversion (la foi et la repentance) 

5. La justification (notre statut légal devant Dieu) 

6. L'adoption (l'entrée dans la famille de Dieu) 

7. La sanctification (une vie juste) 

8. La persévérance (rester chrétien jusqu'à la fin) 

9. La mort (partir pour être avec le Seigneur) 

10. La glorification (l'obtention d'un corps de résurrection) 

[11. Addendum : l’enfer éternel pour les non-élus] 

 

Il faut noter que les points 2 à 6 et une partie du point 7 font tous partie du fait de ‹ devenir chrétien ›. 

Les points 7 et 8 s'accomplissent dans cette vie, le point 9 se situe à la fin de cette vie et le dernier, le 

numéro 10, a lieu au retour de Christ1. » Globalement, l’ordre du salut se réalise chronologiquement, 

mais à l’intérieur de cette réalisation chronologique, certaines étapes se réalisent simultanément (leur 

succession est donc logique plutôt que chronologique). Ainsi, la régénération, la conversion, la 
																																																								
1 Wayne Grudem, Théologie systématique , Éditions Excelsis, Charols (Rhône-Alpes), 2010, p. 737 sur 1493. 



	 2 

justification et l’adoption peuvent être chronologiquement simultanées, mais elles se succèdent toujours 

en ordre logique ; la sanctification et la persévérance sont aussi chronologiquement simultanées2. 

 

Avant de procéder au survol de chacune de ces étapes, il importe de définir le monergisme et le 

synergisme. Le monergisme est « la doctrine que le Saint-Esprit est le seul agent efficace dans la 

régénération [notamment], que la volonté humaine ne possède aucune inclinaison à la sainteté jusqu’à 

ce qu’elle soit  régénérée, et ne peut conséquemment pas coopérer dans sa régénération3. » Le 

synergisme est « la doctrine qui affirme que Dieu et l’homme travaillent ensemble. La Bible s’oppose au 

synergisme dans [la régénération, notamment], alors qu’elle souligne une certaine forme de synergisme 

dans la sanctification [notamment], puisque, lorsqu’il obéit à la Parole de Dieu, le chrétien coopère 

avec l’Esprit-Saint qui œuvre dans sa vie4. » Le monergisme est unilatéral, tandis que le synergisme est 

bilatéral. Certaines étapes de l’ordre du salut opèrent par monergisme, alors que d’autres étapes 

opèrent par synergisme. 

 

Signalons dès maintenant que la notion selon laquelle la est sujette à discussion. Ainsi, John Frame, 

professeur de théologie systématique au Reformed Theological Seminary d’Orlando en Floride, affirme 

que « la ‹ sanctification par la grâce seule › minimise notre responsabilité [humaine], tandis que la 

‹ sanctification synergique › omet de souligner que tout notre progrès dans la sainteté est par la grâce 

de Dieu5 », tout en reconnaissant que « notre rôle [à nous les humains] dans la sanctification n’est 

jamais passif6. » Nous comprenons les scrupules de Frame, mais nous croyons, comme Robert Charles 

Sproul Sr., professeur émérite de théologie systématique au Knox Theological Seminary de Fort 

Lauderdale en Floride, que « la régénération monergistique ne concerne pas [nécessairement] tout le 

processus de rédemption, mais strictement la condition initiale ou première étape de notre venue vers 

la foi7. » Il est donc légitime et adéquat de qualifier certaines étapes de l’ordre du salut de synergiques. 

 

 

																																																								
2 Robert Charles Sproul Sr., What is Reformed Theology ? Understanding the Basics , Baker Books, Grand Rapids, 
2012 (1997), p. 195 sur 236. 
3 John Hendryx, « A Simple Explanation of Monergism », Christian Publication Resource Foundation  (CPRF), 
http://www.cpr-foundation.org/resources/essays/177, consulté le 1er avril 2016. 
4 Olivier Favre, Le bon fondement, Éditions Repères, Pully (Suisse), 2007, p. 290 sur 295. 
5 John Frame,	Systematic Theology : An Introduction to Christian Belief , Presbyterian & Reformed Publishing, 
Phillipsburg (New Jersey), 2013, p. 988 sur 1216.	
6 John Frame, op. cit., p. 988. 
7 Robert Charles Sproul Sr., op. cit., p. 185. 



	 3 

1. L’ÉLECTION 
 

Dans la grande famille du protestantisme, l’unanimité des prestants affirme les doctrines de la 

justification par la grâce seule et du salut par la foi seule. Deux des cinq solas de la 

Réformation expriment ces principes fondamentaux : sola gratia et sola fide8. Mais à l’intérieur du 

protestantisme, il y a une divergence entre deux façons de concevoir l’articulation entre la grâce et la 

foi. Si l’on schématise, on peut dire que ceux qui adhèrent à la sotériologie de l’élection, de la grâce 

souveraine, de la prédestination, ou du calvinisme (synonymes) croient que la grâce divine précède 

nécessairement et invariablement de la foi humaine. Inversement, ceux qui adhèrent à la sotériologie 

de l’arminianisme ou du libre-arbitre (synonymes) croient que la grâce ne précède pas 

nécessairement la foi, que la foi peut advenir en premier et qu’elle est en quelque sorte autonome de la 

grâce9. 

 

« L'élection [ou prédestination] peut se définir ainsi : l'élection est un acte de Dieu avant la création, 

par lequel il choisit certains pour être sauvés, non à cause de quelque mérite de leur part qu'il aurait 

connu d'avance, mais uniquement selon son bon plaisir souverain10. » L’élection est une étape de 

l’ordre du salut qui opère par monergisme. 

 

L’arminianisme ou libre-arbitre peut se définir ainsi : « Idée selon laquelle l’homme est totalement 

libre de ses actes et capable de s’approcher de Dieu par lui-même, indépendamment d’une œuvre 

première de Dieu dans son cœur11. » 

 

Les réformés (baptistes ou non), les luthériens et une partie des anglicans adhèrent à la doctrine de 

l’élection, tandis que les mennonites, certains baptistes, les méthodistes, une partie des anglicans et les 

darbystes adhèrent à l’arminianisme (pour ne classer que ces dénominations-là). 

 

 

																																																								
8 Tribonien Bracton, « La justification par la grâce seule (sola gratia) et le salut par la foi seule (sola fide) »,  
Le Monarchomaque , http://monarchomaque.org/2014/11/15/sola-gratia-sola-fide/, publié le 15 novembre 2014. 
9 Pour une présentation sommaire des cinq points du calvinisme et des cinq points de l’arminianisme, consultez :  
Paulin Bédard, « Introduction aux Canons de Dordrecht », Ressources chrétiennes , 
http://www.ressourceschretiennes.com/article/introduction-aux-canons-de-dordrecht, consulté le 1er avril 2016. 
10 Wayne Grudem, op. cit., p. 738. 
11 Olivier Favre, op. cit., p. 288. 



	 4 

 

Textes bibliques établissant la validité de la doctrine de l’élection 

 

« C'est Dieu qui produit en vous le vouloir et le faire, selon son bon plaisir. » (Philippiens 2:13) 

 

« Quelle est la grandeur surabondante de sa puissance envers nous qui croyons selon l’action 

souveraine de sa force. » (Éphésiens 1:19) 

 

« C’est par la grâce que vous êtes sauvés, par le moyen de la foi. Et cela ne vient pas de vous, c’est le 

don de Dieu. » (Éphésiens 2:8) 

 

« Quand les non-Juifs les entendirent parler ainsi, ils furent remplis de joie, ils se mirent à louer Dieu 

pour sa Parole et tous ceux qui étaient destinés à la vie éternelle crurent. » (Actes 13:48) 

 

« Qui lui a donné le premier, pour qu’il ait à recevoir en retour ? Tout est de lui, par lui et pour 

lui. » (Romains 11:33) 

 

« Il a dit à Moïse : je ferai miséricorde à qui je ferai miséricorde, et j’aurai compassion de qui j’aurai 

compassion. Ainsi donc, cela ne dépend ne de celui qui veut, ne de celui qui court, mais de Dieu qui 

fait miséricorde. Car l’Écriture dit à Pharaon : Je t’ai suscité à dessein pour montrer en toi ma 

puissance, et afin que mon nom soit publié sur toute la terre. Ainsi, il fait miséricorde à qui il veut, et il 

endurcit qui il veut. » (Romains 9:15-18) 

 

Textes bibliques supplémentaires établissant la validité de la doctrine de l’élection : Romains 9:11-13 

et 11:7, 1 Thessaloniciens 1:4-5, 2 Thessaloniciens 2:13, 2 Timothée 1:9, 1 Pierre 1:1 et 2:9, Éphésiens 

1:4-6 et 11-12, Apocalypse 13:7-8 et 17:8. 

 

Textes bibliques semblant contredire la doctrine de l’élection 

 

Certains passages bibliques indiquent que Dieu ne souhaite pas que des humains périssent 

spirituellement (Ézéchiel 33:11, Matthieu 18:14, 1 Timothée 2:3-4, 1 Pierre 3:9). Il faut ici observer 

que ces passages expriment la volonté prescriptive (ce que nous devrions faire selon Dieu) et non la 

volonté décrétive de Dieu (ses plans éternels immuables). Ce n’est donc pas parce que Dieu 

souhaiterait que tous les humains acceptent l’Évangile qu’il fait en sorte que tous les humains 



	 5 

acceptent l’Évangile12. On peut néanmoins se demander, avec Olivier Favre, « à quoi servent les appels 

bibliques adressés à la volonté de l’homme ? [...] L’utilité du commandement n’est pas de nous laisser 

croire que nous pouvons nous sauver nous-même [...] mais de nous révéler notre incapacité et de nous 

attirer [nous-mêmes] à Lui. [...] Les exhortations, les commandements de l’Écriture, sont donc utiles et 

utilisés par l’Esprit de Dieu pour nous conduire à Christ, sans lequel nous ne pouvons rien faire. C’est 

pourquoi nous ne devons pas avoir peur dans la prédication, dans notre témoignage, de nous adresser 

directement à la volonté de l’homme13. » 

 

Le corollaire de l’élection : la doctrine de la réprobation 

 

Définition de la réprobation : « Décision divine souveraine, antérieure à la création, en vertu de 

laquelle Dieu décide avec tristesse d'abandonner certaines personnes, de ne pas les sauver, et de leur 

faire subir le châtiment de leurs péchés afin de manifester ainsi sa justice14 » C’est cette articulation 

entre l’élection et la réprobation qui fut affirmée par la Réformation calvinienne des XVIe-XVIIe siècles15. 

 

Wayne Grudem ajoute : « De tous les enseignements de l'Écriture, la doctrine de la réprobation est à 

bien des égards la plus difficile à appréhender et à accepter, parce qu'elle a des conséquences terribles 

et éternelles pour des êtres humains créés à l'image de Dieu. Du fait de l'amour que Dieu nous donne 

pour notre prochain et qu'il nous ordonne de lui témoigner, cette doctrine nous remplit d'un sentiment 

d'indignation et il est juste que nous répugnions à l'envisager. C'est quelque chose que nous nous 

refuserions à croire si l'Écriture ne l'enseignait pas de façon très claire16. » 

 

Quelques textes bibliques établissant la validité de la doctrine de la réprobation : Romains 9:17-22, 1 

Pierre 2:8, Jude 4. 

 

Double prédestination ? 

 

La question de la double prédestination surgit chaque fois que le thème de l’élection est abordé. La 

prédestination est-elle simple ou double ? Il n’y a pas de consensus absolu sur ce point dans le monde 

																																																								
12 Wayne Grudem, op. cit., p. 753-754. 
13 Olivier Favre, op. cit., p. 127-128. 
14 Wayne Grudem, op. cit., p. 1415. 
15 Confessio Gallicana  (1559), article 13 ; Confessio Belgica  (1561), article 16 ; Canons de Dordrecht  (1619), 
article 1:15. 
16 Wayne Grudem, op. cit., p. 754-755. 



	 6 

réformé. Certains théologiens, tel Jean Calvin (1509-1564), adhèrent à la double prédestination17, 

tandis que d’autres, tel Wayne Grudem (1948-), adhèrent à la simple prédestination18. Il appert 

toutefois que ce désaccord est davantage une différence de terminologie qu’une différence de théologie. 

 

Disons d’emblée qu’une conception de la simple prédestination affirmant que Dieu prédestine certains 

individus au salut et qu’il offre la possibilité du salut à tous les autres serait erronée19. Similairement, une 

conception de la double prédestination affirmant qu’il y a un parallélisme strict entre la prédestination 

des élus à la gloire et la prédestination des non-élus à l’enfer serait erronée20.  

 

Force est de constater que Dieu n’a pas uniquement décidé d’avance de la destinée éternelle des élus, 

mais aussi de la destinée éternelle des perdus :  

 

« Je vous ai aimés, dit l'Éternel. Et vous dites : En quoi nous as-tu aimés ? Ésaü n'est-il pas frère de 

Jacob ? dit l'Éternel. Cependant j'ai aimé Jacob, et j'ai eu de la haine pour Ésaü [...]. » (Malachie 1:2-3) 

 

« Selon qu'il est écrit : J'ai aimé Jacob et j'ai haï Ésaü. » (Romains 9:13) 

 

Conséquemment, il est difficile d’éviter d’éluder complètement la réalité de la double prédestination. 

Selon Robert Charles Sproul Sr., « la question n’est pas si la prédestination est double ou non, mais 

comment est-elle double ? » Une compréhension qui circule à propos de la double prédestination, 

appelée l’ultimité égale (equal ultimacy), affirme qu’il y a une symétrie parfaite entre l’élection et la 

réprobation. Cette doctrine est rejetée par la théologie réformée21. Celle-ci reconnaît qu’il existe au 

moins quatre différences fondamentales entre l’élection et la réprobation : 

 

� L’élection est un sujet de réjouissance, tandis que la réprobation est un sujet de tristesse. 

� La responsabilité de l’élection est entièrement attribuable à Dieu, tandis que la responsabilité de 

la réprobation est entièrement attribuable au pécheur non-repentant (Jean 3:18-19 et 5:40). 

� L’élection procède de la grâce de Dieu, tandis que la réprobation procède de la justice de Dieu22. 

																																																								
17 Matthieu Arnold (dir.), Quand Strasbourg accueillait Calvin (1538-1541) , Presses universitaires de Strasbourg, 
Strasbourg (Alsace), 2009, p. 96-97 sur 216. 
18 Wayne Grudem, op. cit., p. 737-738. 
19 Robert Charles Sproul Sr., op. cit., p. 158-159. 
20 Wayne Grudem, op. cit., p. 737-738. 
21 Robert Charles Sproul Sr., op. cit., p. 159. 
22 Wayne Grudem, op. cit., p. 756. 



	 7 

� Dieu décrète positivement l’élection de certains, tandis qu’il décrète négativement la 

réprobation des autres. Dieu intervient activement (positivement) dans la vie des élus pour les 

sauver, tandis qu’il intervient passivement (négativement) dans la vie des non-élus en les 

laissant à eux-mêmes. Par conséquent, l’élection change la situation des élus, tandis que la 

réprobation ne change pas la situation des non-élus. L’élection s’appuie sur l’Évangile, tandis 

que la réprobation s’appuie sur la Chute. Les non-élus ne sont pas perdus à cause qu’ils 

n’acceptent pas l’Évangile, ils sont perdus de toutes façons à cause de la Chute et du péché 

originel. Dieu ne force personne à pêcher, et il n’empêche personne de faire le bien23. 

 

2. L’APPEL EFFICACE 
 

« L'appel efficace peut se définir ainsi : c'est un acte de Dieu le Père par lequel, au moyen de la 

proclamation de l'Évangile, il appelle les hommes à lui d'une manière telle qu'ils y répondent par la foi 

qui sauve24. » L’appel efficace est, pour le croyant en devenir qui en est l’auditeur, une étape de l’ordre 

du salut qui opère par monergisme, quoique Dieu utilise d’autres croyants pour transmettre cet appel. 

 

Olivier Favre demande : « Pourquoi certains viennent-ils au salut et pas les autres ? Nous devons 

distinguer entre un appel général adressé à tous les hommes par la prédication de l’Évangile et un 

appel efficace pour le salut des élus. [...] La différence entre celui qui s’endurcit et celui qui vient à la 

repentance provient de l’œuvre de l’Esprit de Dieu dans le cœur25. » 

 

Texte biblique établissant la doctrine de l’appel général : « Dieu, sans tenir compte des temps 

d'ignorance, annonce maintenant à tous les hommes, en tous lieux, qu'ils aient à se repentir. » (Actes 

17:30) 

 

Quelques textes bibliques établissant la doctrine de l’appel efficace 

 

« Personne ne peut venir à moi [Jésus-Christ] si le Père qui m'a envoyé ne l'attire. » (Jean 6:44) 

 

« La foi vient de ce qu'on entend, et ce qu'on entend vient de la parole de Christ. » (Romains 10:17) 

																																																								
23 Robert Charles Sproul Sr., op. cit., p. 160-161. 
24 Wayne Grudem, op. cit., p. 763. 
25 Olivier Favre, op. cit., p. 133. 



	 8 

 

« Car puisque le monde, avec sa sagesse, n'a point connu Dieu dans la sagesse de Dieu, il a plu à Dieu 

de sauver les croyants par la folie de la prédication. » (1 Corinthiens 1:21) 

 

« Notre Évangile ne vous ayant pas été prêché en paroles seulement, mais avec puissance, avec 

l'Esprit-Saint, et avec une pleine persuasion. » (1 Thessaloniciens 1:5) 

 

« Et comment croiront-ils en lui [en Jésus-Christ] s'ils ne l'ont pas entendu ? » (Romains 10:14) 

 

Olivier Favre demande, à propos de l’appel efficace : « Est-il possible que quelqu’un doive venir à Dieu 

contre sa volonté ? [...] Dieu ne force personne. On n’entre pas dans le Royaume de Dieu avec des 

menottes aux poignets, par contrainte. Dieu n’agit pas ainsi. Par sa Parole et son Esprit il crée une 

nature nouvelle, avec des désirs nouveaux, voilà la différence26. » 

 

3. LA RÉGÉNÉRATION ou NOUVELLE NAISSANCE 
 

« La régénération peut se définir ainsi : la régénération est un acte secret de Dieu par lequel il nous 

communique une nouvelle vie spirituelle. On parle aussi parfois de ‹ nouvelle naissance › (en référence 

à Jean 3:3-8) [3:3 énonce : « si un homme ne naît de nouveau, il ne peut voir le Royaume de Dieu »]. 

La régénération est totalement le fait de Dieu [...] Dieu est le seul acteur27. » La régénération est une 

étape de l’ordre du salut qui opère par monergisme. 

 

Quelques versets établissant la doctrine de la régénération ou nouvelle naissance 

 

« Je vous donnerai un cœur nouveau et je mettrai en vous un esprit nouveau, j'enlèverai de votre être 

votre cœur dur comme la pierre et je vous donnerai un cœur de chair. » (Ézéchiel 36:26) 

 

« Ce qui est né de la chair est chair, et ce qui est né de l’Esprit est esprit. Ne t’étonne pas que je t’aie 

dit : Il faut que vous naissiez de nouveau. » (Jean 3:6-7) 

 

																																																								
26 Olivier Favre, op. cit., p. 136.	
27 Wayne Grudem, op. cit., p. 770.	



	 9 

Tel que l’affirment la Bible et plusieurs documents confessionnels réformés28, la régénération est 

toujours un préalable nécessaire à la conversion : « Si un homme ne naît d'eau et d'Esprit 

[régénération], il ne peut entrer dans le Royaume de Dieu [conversion]. » (Jean 3:5) 

 

4. LA CONVERSION 
 

« La conversion peut se définir ainsi : la conversion est notre réponse volontaire à l'appel de l'Évangile, 

par laquelle nous nous repentons sincèrement29. » Olivier Favre précise : « Au sens littéral, une 

conversion est un demi-tour, un retournement. [...] La conversion contient deux composantes 

inséparables [et] toutes deux indispensables30 » : la foi et la repentance. Il n’existe pas de foi réelle 

sans repentance et il n’existe pas de repentance réelle sans foi31. La conversion est une étape de l’ordre 

du salut qui opère par synergisme. 

 

Qu’est-ce que la foi ? La foi chrétienne n’est pas une croyance irrationnelle en une entité nébuleuse. 

Les réformateurs protestants du XVIe siècle utilisaient trois termes latin pour désigner les différentes 

facettes de la foi : notitia, assensus et fiducia. Premièrement, la notitia : ce mot qui signifie 

« information » ou « connaissance » réfère au contenu doctrinal de la foi, aux personnes et aux 

réalités spirituelles en lesquelles nous croyons. Deuxièmement, l’assensus : ce mot qui signifie 

« assentiment » ou « adhésion » réfère à la conviction que notre croyance est véridique et bénéfique. 

Troisièmement, la fiducia : ce mot qui signifie « confiance » ou « dépendance » réfère à notre 

confiance consciente et personnelle envers le destinataire de notre foi — le Dieu trinitaire — pour notre 

rédemption individuelle et collective, temporelle et éternelle32. 

 

Qu’est-ce que la repentance ? « Dans le N.T., les mots traduits par ‹ se repentir › [...] signifient 

généralement ‹ changer d’avis › et par conséquent ‹ regretter, avoir des remords ›. [...] La repentance ne 

																																																								
28 Confessio Gallicana  (1559), article 22 ; Confessio Belgica  (1561), article 24 ; Canons de Dordrecht  (1619), 
article 3:12. 
29 Wayne Grudem, op. cit., p. 782. 
30 Olivier Favre, op. cit., p. 141. 
31 Olivier Favre, op. cit., p. 142. 
32 Robert Charles Sproul Sr., La course de la foi  [commentaire sur le Symbole des Apôtres], Éditions Impact, Trois-Rivières 
(Québec), 2016, p. 27-28 sur 66 ; Guy Richard, « What Faith Is and Is Not », Ligonier Ministries , 
http://www.ligonier.org/learn/articles/what-faith-and-not/, publié le 1er juin 2013 ; John Frame, op. cit., p. 952-954. 



	 10 

se limite pas à un sentiment de regret ou à un changement d’avis mais elle est un demi-tour, une 

modification complète de la motivation fondamentale et de l’orientation d’une vie33. » 

 

5. LA JUSTIFICATION 
 

« Nous pouvons la définir comme suit : la justification est un acte juridique instantané par lequel Dieu 

1) considère que nos péchés sont pardonnés et que la justice de Christ nous appartient et 2) nous 

déclare justes à ses yeux34. » La justification est totalement un effet de la grâce de Dieu. Elle ne dépend 

aucunement de l’effort humain. La justification est une étape de l’ordre du salut qui opère par 

monergisme. 

 

Attention, l’expression biblique « justifiés par la foi » (Romains 3:22/26 ; Galates 2:16) ne doit pas 

nous induire en erreur. « Personne ne sera jamais justifié sans la foi, mais ce n’est pas la foi qui 

justifie. C’est l’objet de la foi [qui justifie]. C’est Christ, par son œuvre parfaite. […] Quand la Parole de 

Dieu utilise l’expression ‹ justifié par la foi › elle n’accorde aucune vertu à la foi, par elle-même, mais 

elle souligne plutôt l’instrument [le moyen] qu’est la foi dans le Christ qui justifie35. » Les élus sont 

justifiés par la foi dans le sens où ils croient dans la grâce de Dieu qui les justifie.	John Frame opine dans 

le même sens36. 

 

Quelques textes bibliques établissant la doctrine de la justification 

 

« Justice de Dieu par la foi en Jésus-Christ pour tous ceux qui croient. Il n'y a point de distinction. Car 

tous ont péchés et sont privés de la gloire de Dieu ; et ils sont gratuitement justifiés par sa grâce, au 

moyen de la rédemption qui est en Jésus-Christ. » (Romains 3:22-24) 

 

« Le salaire du péché, c'est la mort ; mais le don gratuit de Dieu, c'est la vie éternelle en Jésus-Christ 

notre Seigneur. » (Romains 6:23) 

 

« Le sang de Jésus-Christ son Fils nous purifie te tout péché. » (1 Jean 1:7) 
																																																								
33 James Dunn, « Repentance », Grand Dictionnaire de la Bible , 2e éd., Éditions Excelsis, Charols (Rhône-Alpes), 2010, 
p. 1419-1420. 
34 Wayne Grudem, op. cit., p. 797. 
35 Olivier Favre, op. cit., p. 155. 
36 John Frame, op. cit., p. 954-955. 



	 11 

 

L’auxiliaire du pardon dans la justification : la doctrine de l’imputation 

 

La justification ne laisse pas le chrétien justifié simplement « non-coupable » ou « exonéré ». Être 

lavés de nos péchés « ne suffit pas pour mériter l'approbation de Dieu. Nous devons passer d'un stade 

de neutralité morale à un stade de justice positive devant lui. C'est pourquoi [...] Dieu ne doit pas nous 

déclarer simplement neutres à ses yeux, mais positivement justes. Il doit en fait reconnaître que nous 

avons à ses yeux les mérites de la justice parfaite37. » La justification bonifie les chrétiens de la justice 

acquise pour eux par Christ. C’est ce qu’on nomme la doctrine de l’imputation. « Cette justice est 

imputée, c'est-à-dire que c’est la justice de Jésus-Christ qui est mise au compte du croyant (1 Pierre 

3:18)38. » L’imputation est l’auxiliaire essentiel du pardon dans la justification. Le pardon des péchés et 

l’imputation de la justice sont les deux aspects ou volets complémentaires de la justification. 

 

Quelques textes bibliques établissant la validité de la doctrine de l’imputation : Ésaïe 61:10, Jacques 

2:23, Galates 3:6, Romains 4:3-24.  

 

6. L’ADOPTION 
 

« L'adoption peut se définir comme suit : l'adoption est un acte de Dieu par lequel il fait de nous des 

membres de sa famille39. » Elle peut également se définir comme suit : « L’adoption est l’acte de la 

libre grâce de Dieu par lequel il nous sort de la situation misérable d’enfant du diable et nous reçoit 

dans sa famille comme ses enfants, dont il nous donne les droits et les privilèges40. » L’adoption est une 

étape de l’ordre du salut qui opère par monergisme. 

 

Concernant la paternité divine des chrétiens, Olivier Favre ajoute ceci : « Tout homme est une 

créature de Dieu, et dans ce sens là Dieu est bien le Père de toute l’humanité. [...] Mais lorsque la Bible 

parle de Dieu comme Père, au sens de filiation spirituelle, elle ne l’emploie que pour ceux qui ont la foi 

en Christ41. » 

																																																								
37 Wayne Grudem, op. cit., p. 799-800. 
38 Daniel Durand, Cherchons à connaître l’Éternel : Série d’études bibliques, Église réformée baptiste de Montréal , p. 25 
sur 56. 
39	Wayne Grudem, op. cit., p. 811.	
40 Olivier Favre, op. cit., p. 160.	
41 Olivier Favre, op. cit., p. 159. 



	 12 

 

L’adoption s’effectue par l’entremise du Saint-Esprit : « Vous avez reçu un Esprit d'adoption, par 

lequel nous crions : Abba ! Père ! L'Esprit lui-même rend témoignage à notre esprit que nous sommes 

enfants de Dieu. Or, si nous sommes enfants, nous sommes aussi héritiers : héritiers de Dieu, et 

cohéritiers de Christ. » (Romains 8:15-17) 

 

Quelques textes bibliques établissant la validité de la doctrine de l’adoption 

 

« Car vous êtes tous fils de Dieu par la foi en Jésus-Christ ; vous tous, qui avez été baptisés en Christ, 

vous avez revêtu Christ. » (Galates 3:26-27) 

 

« Lorsque les temps ont été accomplis, Dieu a envoyé son Fils, né d'une femme, né sous la loi, afin qu'il 

rachetât ceux qui étaient sous la loi, afin que nous reçussions l'adoption. » (Galates 4:4-5) 

 

« À tous ceux-là [ceux qui ont reçu Jésus], il a accordé le privilège de devenir enfants de Dieu. » (Jean 

1:12) 

 

À l’opposé, ceux qui ne croient pas en Christ sont, malheureusement, des « enfants de colère » 

(Éphésiens 2:3), des « fils de la rébellion » (Éphésiens 2:2 et 5:6), c’est-à-dire des enfants du diable 

(Jean 8:44). 

 

7. LA SANCTIFICATION 
 

Définition de la sanctification : « La sanctification est une œuvre progressive à la fois de Dieu et de 

l'homme, qui nous rend de plus en plus libres à l'égard du péché et de plus en plus semblables à Christ 

dans le contexte de notre existence quotidienne42. » La sanctification est une étape — un processus — 

dans l’ordre du salut qui opère par synergisme43. 

 

« Le changement que Dieu opère dans le croyant ne consiste pas [seulement] à diminuer l’influence du 

péché dans sa vie. Non, il place réellement dans le cœur du chrétien des dispositions toutes nouvelles. 

																																																								
42 Wayne Grudem, op. cit., p. 822. 
43 Robert Charles Sproul Sr., What is Reformed Theology ? , op. cit., p. 213. 



	 13 

Ce changement de nature que Dieu opère en nous implique une nouvelle orientation morale et éthique 

de nos choix. Désormais chaque chrétien aime ce que Dieu aime44. » 

 

Voici trois autres caractéristiques de la sanctification :  

 

� La sanctification a un commencement précis, qui est le moment de la régénération ; 

� La sanctification augmente tout au long de la vie ; 

� La sanctification est achevée à la mort physique45. 

 

Le tableau suivant résume les différences entre la justification et la sanctification46 : 

 

 
 

Quelques textes bibliques établissant la validité de la doctrine de la sanctification 

 

« Je mettrai mon esprit en vous et je ferai que vous suiviez mes prescriptions, et que vous observiez 

et pratiquiez mes ordonnances. » (Ézéchiel 36:27) 

 

« Sans la foi il est impossible de lui plaire, celui qui s’approche de Dieu doit croire qu’il existe et qu’il 

récompense ceux qui le cherchent. » (Hébreux 11:6) 

 

« Que Dieu soit remercié : alors que vous étiez esclaves du péché, vous avez obéi de tout cœur au 

modèle d'enseignement auquel vous avez été confiés. » (Romains 6:17) 

 

« Ainsi, mes bien-aimés, comme vous avez toujours obéi, travaillez à votre salut avec crainte et 

tremblement [...]. » (Philippiens 2:12) 
																																																								
44 Olivier Favre, op. cit., p. 168. 
45 Wayne Grudem, op. cit., p. 823 à 833 ; Catéchisme de Heidelberg  (1563), Q&R 42.	
46 Wayne Grudem, op. cit., p. 823.	



	 14 

 

8. LA PERSÉVÉRANCE DES SAINTS 
 

Définition de la persévérance des saints : « La persévérance des saints signifie que tous ceux qui sont 

véritablement nés de nouveau seront gardés par la puissance de Dieu et persévèreront dans la foi 

jusqu'à la fin de leur vie. Inversement, seuls ceux qui persévèrent jusqu'à la fin sont vraiment nés de 

nouveau47. » La persévérance des saints est une étape de l’ordre du salut qui opère par synergisme48. 

 

En vertu de la persévérance des saints, « ceux qui sont vraiment nés de nouveau peuvent être assurés 

que la puissance de Dieu les gardera dans la foi jusqu'à leur mort et qu'ils vivront éternellement [...] 

avec Christ. D'un autre côté, [cette doctrine] montre que le fait de demeurer dans la foi est une des 

preuves de l'authenticité de la nouvelle naissance49. » 

 

Dans l’ordre du salut, il n’existe pas de perte du salut. « La doctrine de la persévérance des saints 

enseigne que ceux qui ont été ainsi appelés [efficacement] par Dieu ne peuvent pas déchoir de la grâce. 

[Si les saints persévèrent], c’est parce que le salut est une œuvre de Dieu du début jusqu’à la fin. Il 

existe une chaîne qui ne peut pas être brisée. [...] Il est impossible que Dieu change ou qu’il 

revienne sur sa volonté ; il est impossible que Dieu mente ou qu’il s’arrête au milieu de son œuvre. 

S’il agissait ainsi, il devrait renier sa nature et aller à l’encontre de sa Parole, or il est celui ‹ chez lequel 

il n’y a ni changement ni ombre de variation › (Jacques 1:17) [...] Aucune marche arrière n’est 

possible dans le processus du salut50. » 

 

Quelques textes bibliques établissant la validité de la doctrine de la persévérance des saints 

 

« C’est ici la persévérance des saints, ceux qui gardent les commandements de Dieu et la foi de Jésus. 

Et j’entendis une voix du ciel qui disait : Écris : Heureux dès à présent les morts qui meurent dans le 

Seigneur ! Oui, dit l’Esprit, afin qu’ils se reposent de leurs travaux, et que leurs œuvres les suivent. » 

(Apocalypse 14:12-13) 

 

																																																								
47 Wayne Grudem, op. cit., p. 866. 
48 Robert Charles Sproul Sr., What is Reformed Theology ? , op. cit., p. 213. 
49 Wayne Grudem, op. cit., p. 866. 
50 Olivier Favre, op. cit., p. 179-180. 



	 15 

« À ceux qui, par leur persévérance à faire le bien, recherchent l'honneur, la gloire et 

l'incorruptibilité, il donnera la vie éternelle ; mais il réserve son indignation et sa colère à ceux qui, par 

esprit de révolte, rejettent la vérité et obéissent à l'injustice. » (Romains 2:7-8) 

 

 « Il s’élèvera de faux prophètes ; ils feront de grands prodiges et des miracles, au point de séduire, s’il 

était possible, même les élus. » (Matthieu 24:24) 

 

« Vous avez été régénérés, non par une semence corruptible, mais par une semence incorruptible, par 

la parole vivante et permanente de Dieu. » (1 Pierre 1:23) 

 

« Ils sont sortis du milieu de nous, mais ils n'étaient pas des nôtres, car s'ils avaient été des nôtres, ils 

seraient restés avec nous. Mais cela est arrivé afin qu'il soit bien clair que tous ne sont pas des 

nôtres. » (1 Jean 2:19) 

 

9. LA MORT ET L’ÉTAT INTERMÉDIAIRE 
 

Voici quatre points théologiques qu’il importe de souligner concernant la mort : 

 

� La mort n'est pas une punition pour les chrétiens ; 

� La mort est l'issue finale d'une vie dans un monde déchu ; 

� Dieu utilise l'expérience de la mort pour achever notre sanctification ; 

� Notre expérience de la mort achève (complète) notre union avec Christ51. 

 

Quant à l’état intermédiaire, Wayne Grudem en donne cette définition : « Condition ou mode 

d'existence d'une personne entre le moment de sa mort et le retour du Christ, où les croyants recevront 

leur corps de résurrection52. » Olivier Favre offre une définition légèrement plus substantielle de l’état 

intermédiaire : « L’état dans lequel se trouve l’âme de l’homme entre le jour de sa mort et celui du 

retour de Jésus-Christ. Il est intermédiaire car, bien que l’âme du chrétien soit déjà auprès du Seigneur, 

elle attend encore l’union avec un corps nouveau qui n’interviendra qu’au jour du retour de Jésus-

Christ53. » 

																																																								
51 Wayne Grudem, op. cit., p. 889 à 893. 
52 Wayne Grudem, op. cit., p. 1402.	
53 Olivier Favre, op. cit., p. 287.	



	 16 

 

Dans l’état intermédiaire, les âmes des élus sont dans la pleine présence de Dieu, sans leurs corps 

physiques (ce qu’on appelle communément le paradis). Inversement, dans l’état intermédiaire, les non-

élus souffrent les tourments de l’enfer, mais à ce stade, sans leurs corps physiques. Les corps physiques 

des non-élus seront eux aussi ressuscités au Jugement dernier, mais pour un châtiment supplémentaire 

dans l’enfer éternel (Jean 5:28-29, Actes 24:15, Apocalypse 20:11-15). 

 

« Il est réservé aux hommes de mourir une seule fois, après quoi vient le jugement. » (Hébreux 9:27) 

 

« La Bible ne parle pas d’un lieu neutre de sommeil pour toutes les âmes, ni d’un lieu de purification en 

vue d’une deuxième chance après la mort, le purgatoire, comme l’enseigne l’Église catholique romaine. 

Au contraire, elle décrit deux destinées bien distinctes54. » 

 

10. LA GLORIFICATION ET LA RÉSURRECTION 
 

« Nous pouvons définir la glorification comme suit : la glorification est l'étape finale de l'application de 

la rédemption. Elle aura lieu lorsque Christ reviendra et qu'il ressuscitera les corps de tous les croyants 

de tous les temps qui sont morts, et les réunira à leurs âmes. En même temps, il changera les corps de 

tous les croyants encore en vie, donnant ainsi à tous un corps de résurrection parfait semblable au 

sien55. » 

 

Quelques textes bibliques établissant la validité de la doctrine de la glorification : Actes 23:6, Jean 

6:39/22/54 et 11:24, 1 Thessaloniciens 4:13-18, Apocalypse 21:3-4. 

 

11. ADDENDUM : L’ENFER ÉTERNEL  

POUR LES NON-ÉLUS 
 

« L'enfer peut être défini de la façon suivante : l'enfer est un lieu où les méchants subissent un 

châtiment conscient et éternel. L'Écriture enseigne dans plusieurs passages qu'un tel lieu existe. À la fin 

																																																								
54 Olivier Favre, op. cit., p. 270.	
55 Wayne Grudem, op. cit., p. 909. 



	 17 

de la parabole des talents, le maître dit : ‹ Quant à ce vaurien, jetez-le dans les ténèbres du dehors, où il 

y aura des pleurs et d'amers regrets › (Mt 25:30)56. » Des sanglots et des regrets incommensurables, 

voilà ce qui caractérise l’enfer éternel réservé aux non-élus & non-régénérés. 

 

Dans l’état intermédiaire, la souffrance de l’enfer n’est que spirituelle et mentale, tandis qu’après le 

Jugement dernier, puisque les non-élus ont aussi un nouveau corps, la souffrance de l’enfer devient de 

surcroît physique, ce qui rend cette souffrance encore plus terrible. Il s’agit alors de la souffrance la plus 

totale et la plus extrême qui soit possible de subir.  

 

Beaucoup de personnes remettent aujourd’hui en question l’existence de l’enfer. Pourtant, selon la 

Parole de Dieu, la réalité de l’enfer est indubitable et incontestable. Les textes que l’on pourraît citer à 

cet effet sont légion. Contentons-nous de quelques-uns. Jésus dit qu'au jour du Jugement dernier, il 

dira à ceux qui ont rejetés son Évangile : « Retirez-vous de moi, maudits ; allez dans le feu éternel qui 

a été préparé pour le diable et pour ses anges » (Matthieu 25:41). Au verset 46, Jésus établit un 

parallèle entre les injustes qui « iront au châtiment éternel » et les « justes [qui iront] à la vie 

éternelle. » Dans ce texte, « le parallèle entre la vie éternelle et le châtiment éternel indique que ces 

deux états n'auront pas de fin57. » 

 

Que l’enfer n’aura pas de fin, cela est aussi évident dans Marc 9:44/48 et Ésaïe 66:24 où il est affirmé 

puis répété que le feu dévorant de l’enfer « ne s'éteint point » et « ne s’éteindra jamais ». Le caractère 

littéralement interminable de l’enfer est réitéré en Apocalypse 14:11 : « La fumée de leur tourment 

monte aux siècles des siècles, et ils n’ont de repos ni jour ni nuit, ceux qui adorent la bête et son image, 

et quiconque reçoit la marque de son nom. » Ceux qui adorent la bête et qui reçoivent sa marque sont, 

généralement parlant, ceux dont l’allégeance première se porte vers une autre personne que Jésus-

Christ, puisque Jésus déclare que « celui qui n'est pas avec moi est contre moi » (Luc 11:23), donc 

celui qui ne porte pas entière allégeance à Jésus porte allégeance à Satan. 

 

Pas de chance supplémentaire après la mort 

 

Il est important de comprendre que « rien dans l'Écriture n'indique que les incroyants se verront offrir 

une seconde chance de se tourner vers Christ après leur mort. En fait, c'est exactement le contraire. 

																																																								
56 Wayne Grudem, op. cit., p. 1277. 
57 Wayne Grudem, op. cit., p. 1277. 



	 18 

L'histoire du riche et de Lazare enlève tout espoir de pouvoir franchir la frontière entre l'enfer et le ciel 

après la mort. Le riche a beau supplier : ‹ Abraham, mon père, aie pitié de moi ! Envoie donc Lazare, 

qu'il trempe le bout de son doigt dans l'eau et me rafraîchisse la langue, car je souffre horriblement 

dans ces flammes › (Luc 16:24), Abraham lui répond: ‹ De plus, il y a maintenant un immense abîme 

entre nous et vous et, même si on le voulait, on ne pourrait ni le franchir pour aller d'ici vers vous, ni le 

traverser pour venir de chez vous ici › (Luc 16:26)58. » 

 

Le jugement de Dieu est juste et sans appel 

 

« L'argument selon lequel un châtiment éternel serait injuste (à cause de la disproportion entre le 

péché temporaire et le châtiment éternel) suppose à tort que nous savons quelle est l'ampleur du mal 

commis par ceux qui se révoltent contre Dieu. David Kingdon fait observer que ‹ Le péché contre le 

Créateur est détestable à un point qui dépasse tout ce que notre imagination déformée par le péché 

peut concevoir. Qui aurait l'audace de suggérer à Dieu ce que le châtiment devrait être59 ? › » 

 

L’apôtre Paul, inspiré par le Saint-Esprit, déclare en Romains 2:4-10 que le jugement de Dieu est juste 

et sans appel : « Méprises-tu les richesses de sa bonté, de sa patience et de sa longanimité, ne 

reconnaissant pas que la bonté de Dieu te pousse à la repentance ? Par ton endurcissement et par ton 

cœur impénitent, tu t'amasses un trésor de colère pour le jour de la colère et de la manifestation du 

juste jugement de Dieu, qui rendra à chacun selon ses œuvres ; réservant la vie éternelle à ceux qui, par 

la persévérance à bien faire, cherchent l'honneur, la gloire et l'immortalité ; mais l'irritation et la colère 

à ceux qui, par esprit de dispute, sont rebelles à la vérité et obéissent à l'injustice. Tribulation et 

angoisse sur toute âme d'homme qui fait le mal, sur le Juif premièrement, puis sur le Grec. Gloire, 

honneur et paix pour quiconque fait le bien, pour le Juif premièrement, puis pour le Grec ! » 

 

 

																																																								
58 Wayne Grudem, op. cit., p. 903. 
59 Wayne Grudem, op. cit., p. 1280.	


